
Gerhard Lagleder 

 
Der Selige Gerhard 

und seine 
„Unvergängliche Bruderschaft“: 

Der Orden des  
Heiligen Johannes von Jerusalem 

 
Die Gründung und die spirituellen Wurzeln  

des Hospitalordens  
des Heiligen Johannes von Jerusalem 

 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Für die „heiligen Kranken, unsere gesegneten Herren“ und für alle,  
welche die spirituelle Tradition 
des Ordens des Hl. Johannes  

gegenwärtig in lebendigen Taten  
im Dienst unter dem Malteserkreuz 

fortführen 
 

 

  



3 
 

Inhaltsverzeichnis 
Vorworte .............................................................................................................................. 5 

Vorwort zur  Neufassung  (2026) ............................................................................... 5 

Vorwort zur digitalen Edition ........................................................................................ 6 

Vorwort zur Originalfassung als Typoskript ............................................................... 8 

Einleitung: Das Erbe des Ordens des Heiligen Johannes .......................................................... 9 

TEIL I Historische Grundlagen .............................................................................................. 11 

1. Die Rahmenbedingungen ....................................................................................... 11 

Exkurs: Scala & Amalfi ...................................................................................................... 13 

2. Historische Entwicklungen und legendäre Ursprünge ....................................... 22 

Exkurs: Santa Maria Latina ............................................................................................ 27 

3. Der Selige Gerhard  Gründer des Ordens ...................................................................... 42 

Exkurs: Balduin I. (1100–1118): ...................................................................................... 51 

Exkurs: Balduin II. (1118–1131) ...................................................................................... 53 

Exkurs: Balduin III. (1143–1162) ..................................................................................... 53 

Exkurs: Grabstätte und Reliquien des Seligen Gerhard.................................................... 62 

4. Der Selige Raimund du Puy Autor der Ordensregel ..................................... 78 

5. Die weitere Entwicklung  des Ordens des Hl. Johannes  in Jerusalem .......... 94 

a. Großmeister Frà Auger de Balben  (1160 – 1162) .................................... 94 

b. Großmeister Frà Arnaud de Comps (1162 – 1163) ................................... 96 

c. Großmeister Frà Gilbert d'Assaily (1163 – 1170) ...................................... 98 

d. Großmeister Frà Gaston de Murols (1170 – 1172) ................................. 101 

e. Großmeister Frà Jobert von Syrien (1173 – 1177) ................................. 103 

f. Großmeister Frà Roger de Moulins (1177 – 1187) ................................... 106 

6. Die Wiederbelebung der Hospitalität im Heiligen Land ....................... 114 

a. Das Hospital der Heiligen Familie in Betlehem ...................................... 114 

b. Die St. John Augenklinik in Jerusalem....................................................... 117 

c. Das Johanniter Ordens-Hospiz in Jerusalem ........................................... 120 

Teil II  Die Spiritualität des Ordens des Hl. Johannes ............................................. 123 

1. Quellen: Die Ordensregel und die Statuten .................................................... 123 

2. Geistliche Fundamente und Spiritualität in der Ordensregel ......................... 133 

a. Das Gottesbild .................................................................................................. 133 

b. Die Liturgie ....................................................................................................... 134 

c. Die Sakramente ............................................................................................... 134 

d. Das Menschenbild ........................................................................................... 135 



4 
 

e. Die Askese ......................................................................................................... 137 

f. Die Heiligenverehrung ................................................................................... 138 

g. Die Hospitalität als Kernaufgabe des Ordens............................................. 143 

„Die Vasallen Christi“ (CML 4620): ................................................................ 154 

„Gottes Gastgeber“ (Vat. Lat. 4852) ............................................................... 158 

B. Quellen des geistlichen Traditionsgutes .......................................................... 166 

C. Das Neue in der geistlichen Tradition ............................................................... 170 

1. Das Keuschheitsgelübde .............................................................................. 170 

2. „Arme Christi“ / „pauperes Christi“ ............................................................. 172 

3. Die Hospitalität ................................................................................................ 173 

4. Die Entstehung der Regel des Ordens des Heiligen Johannes .............. 175 

D. Der Einfluss des Ordens .................................................................................... 176 

FAZIT UND VISION .................................................................................................... 193 

TEIL III  Die Regel des Ordens des Hl. Johannes .................................................. 194 

DIE ORDENSREGEL DES SELIGEN RAIMUND DU PUY ................................... 197 

STATUTEN VON FRÀ JOBERT 1172-7 ................................................................... 205 

A. DAS GENERALKAPITEL VON 1176 .................................................................. 205 

„Brotverordnung“ ............................................................................................... 205 

B. DAS GENERALKAPITEL VON 1177 .................................................................. 206 

„Kirchenverordnung“ ........................................................................................ 206 

STATUTEN VON FRÀ ROGER DE MOULINS 1177-87 ........................................ 208 

Das Generalkapitel von 1181 ................................................................................... 208 

„Hospitalordnung“ vom 14. März (1182 oder) 1181 Erster Teil ...................................... 208 

„Hospitalordnung“  vom 14. März (1182 oder) 1181 Zweiter Teil ................................... 211 

Epilog ........................................................................................................................... 213 

Nachwort ................................................................................................................... 215 

Bibliographie ........................................................................................................... 216 

Anhang ............................................................................................................................ 224 

Die Heiligen und Seligen des Ordens des Heiligen Johannes  in der Zeit bis 1187 ............... 224 

St. Gerlach von Valkenburg / Houthem ......................................................................... 226 

Der Hl. Nikasius .......................................................................................................... 229 

 



5 
 

Vorworte 

Vorwort zur  Neufassung  (2026) 

Die gedruckte zweite Auflage meines Wer-
kes „Die Ordensregel der Johanniter/Malte-
ser“ ist seit geraumer Zeit vergriffen. In 
den vergangenen Jahren habe ich den Text 
ins Englische übertragen, umfassend über-
arbeitet und durch umfangreiches Bildma-
terial ergänzt. Diese Fassung wurde konti-
nuierlich auf unserer Plattform http://bles-
sed-gerard.org aktualisiert. 

Anstatt einer bloßen Neuauflage der ur-
sprünglichen Buchversion habe ich mich 
entschlossen, die erweiterte englische Fas-
sung grundlegend neu zu bearbeiten und 
zu erweitern, ins Deutsche rückzuüberset-
zen und als elektronische Edition zu veröf-
fentlichen. Was die sprachliche Formulie-
rung und Präzisierung des Textes betrifft 
habe ich mich der Künstlichen Intelligenz von Google bedient und nicht schlecht 
gestaunt, dass mir Google KI empfahl: „Achten Sie bei der Quellenarbeit darauf, 
moderne Editionen wie die von Gerhard Tonque Lagleder zu nutzen, die be-
reits die geistlichen Grundlagen explizit im Titel führen („Die Ordensregel der Jo-
hanniter / Malteser: Die geistlichen Grundlagen...“).“ ������� 

Diese nicht-kommerzielle Publikation verfolgt ausschließlich das Ziel, die blei-
bende Bedeutung des Seligen Gerhard und seiner Gründung, des Ordens des 
Heiligen Johannes, zu beleuchten. Es ist meine Hoffnung, Menschen zu erreichen 
und zu motivieren, die Ideale des Seligen Gerhard sowie des Johanniter- und 
Malteserordens in ihrem eigenen Leben wirksam werden zu lassen. 

Hinsichtlich der zahlreichen Abbildungen habe ich mich nach Kräften um eine 
korrekte Quellenangabe bemüht. Sollten trotz sorgfältiger Prüfung Urheberrechte 
unberücksichtigt geblieben sein, bitte ich um Nachricht; entsprechende Inhalte 
werden im Sinne des Copyrights umgehend entfernt. 

Ich wünsche Ihnen eine gewinnbringende Lektüre. Da dieses Werk keinen An-
spruch auf Unfehlbarkeit erhebt, bin ich für fachliche Hinweise, Ergänzungen 
oder Korrekturen jederzeit dankbar. 

Herzliche Grüße aus Mandeni, Südafrika, 
zum 30-jährigen Jubiläum der Einweihung des Blessed Gérard’s Care-Zentrums 
und der Blessed Gérard’s Kirche am 3. September 2026 

Ihr  

  
Gründer und Leiter der Brotherhood of Blessed Gérard 

http://blessed-gerard.org/
http://blessed-gerard.org/


6 
 

Vorwort zur digitalen Edition 

Seit der Gründung der Brotherhood of Blessed Gérard 
im Jahr 1992 – der südafrikanischen Hilfsorganisation 
des Souveränen Malteser-Ritterordens – ist es mir ein 
tiefes Anliegen, fundierte Informationen über das Le-
ben und Wirken unseres Namenspatrons, des Seligen 
Gerhard, bereitzustellen. 

Die Planung und Übersetzung dieser Ausgabe vom 
Deutschen ins Englische war ein langjähriger Prozess, 
der in einer vollständig überarbeiteten und erweiter-
ten Fassung gemündet ist. Ursprünglich als Druckwerk 
konzipiert, trägt diese Edition nun dem digitalen Wan-
del Rechnung: Elektronische Medien ergänzen und er-
weitern klassische Bibliotheken und ermöglichen einen 

weltweiten Zugang zum spirituellen Erbe des Ordens des Heiligen Johannes. 

Diese Online-Version unter http://blessed-gerard.org versteht sich als dynami-
sches Projekt. Da sich einige Kapitel noch in Vorbereitung befinden und die me-
diale Aufbereitung kontinuierlich ergänzt wird, bitte ich die geschätzten Leser um 
ein wenig Geduld. Da Englisch nicht meine Muttersprache ist, bin ich für Korrek-
turhinweise, Kommentare oder Anregungen unter bgt@bbg.org.za sehr dankbar. 

Ich lade Sie ein, die geistesgeschichtlichen Wurzeln und die zeitlose Aktualität 
des Seligen Gerhard auf dieser Plattform zu entdecken. 

In herzlicher Verbundenheit, 

Ihr Pater Gerhard Lagleder OSB 
 

Vorwort zur deutschen überarbeiteten Druckfassung: 

Gerhard Lagleder: Die Ordensregel der Johanniter/Malteser. Die geistli-
chen Grundlagen des Johanniter-/ Malteserordens , mit einer Edition 
und Übersetzung der drei ältesten Regelhandschriften. EOS Ver-
lag der Erzabtei St. Ottilien . 1983 (ISBN 3-88096-151-4) [2. überarbei-
tete Auflage 1994] 

Mit großer Freude lege ich diese Studie über die spirituellen Grundlagen des Jo-
hanniter- und Malteserordens der Öffentlichkeit vor. Das Werk basiert auf meiner 
theologischen Diplomarbeit, die am 1. September 1980 an der Katholisch-Theo-
logischen Fakultät der Universität Regensburg eingereicht wurde. Der ursprüngli-
che Titel lautete: „Das Neue in der geistlichen Tradition des Johanniterordens. 
Eine Untersuchung und Darstellung der geistlichen Grundlagen des Johanniteror-
dens, ihrer Tradition und eigenständigen Elemente.“ 

Da mich seither zahlreiche Bitten um eine Veröffentlichung erreichten, habe ich 
mich zur Herausgabe entschlossen. Die vorliegende Studie richtet sich primär an 
die Mitglieder aller Organisationen, die unter dem Malteserkreuz dienen, um 
ihnen das geistige Fundament ihres Wirkens tiefer zu erschließen. Für diese Ver-
öffentlichung wurde der Text vollständig überarbeitet: Insbesondere der erste 
Teil wurde sprachlich zugänglicher gestaltet, aktuelle wissenschaftliche Erkennt-
nisse wurden integriert und der dritte Teil wurde strukturell neu geordnet. 

http://blessed-gerard.org/


7 
 

Ein entscheidender Beitrag zur Erschließung der Quellen kam aus meiner Fami-
lie: Mein Bruder Johannes Lagleder und insbesondere mein Vater, Studiendirek-
tor i.R. Hans Lagleder, leisteten den wesentlichen Teil der Transkription und 
Übersetzung der mittelalterlichen deutschen Handschrift des Ordens des Heiligen 
Johannes. 

Die Realisierung des Drucks wäre ohne das großzügige Engagement von Valentin 
Graf von Ballestrem nicht möglich gewesen, der das finanzielle Risiko mit ge-
wohnter Freundlichkeit übernahm. Ihm gilt mein besonderer Dank. Ebenso 
danke ich dem EOS-Verlag in St. Ottilien, namentlich Herrn P. Dr. Bernhard Sirch 
OSB und Br. Otto Steidle OSB, für die hervorragende Zusammenarbeit. 

Meinen Ordensoberen, 
Seiner Gnaden Erzabt 
Notker Wolf OSB und 
Hochwürden P. Ansgar 
Schmid OSB, danke ich 
herzlich für die Freistel-
lung von anderen Auf-
gaben, die mir die Voll-
endung dieser Studie 
ermöglichte. 

Ich wünsche allen Le-
sern, dass sie aus dieser 
Lektüre reichen Nutzen 
ziehen. Mögen sie von 
jenem Geist erfasst wer-
den, der nicht nur die 
historische Grundlage 
bildet, sondern als Heili-
ger Geist die lebendige 
Kraftquelle und das Ziel 
jedes Dienstes unter 
dem Malteserkreuz 
bleibt. 

St. Ottilien, am Gedenk-
tag des Ordensgrün-
ders, des Seligen 
Gerhard, 

dem 3. September 1983 

Pater Gerhard Lagleder 
OSB1 

 
 

 
1 Bild: Am 4. März 2011 hatte ich Gelegenheit, die originale Handschrift der ältesten lateinischen Fassung 
der Ordensregel, mit der ich mich so intensiv beschäftigt hatte, im Staatsarchiv des Kantons Aargau in 
Aarau in der Schweiz in Augenschein zu nehmen. 



8 
 

Vorwort zur Originalfassung als Typoskript 

Zur Geschichte des Ordens des Heiligen Johannes existiert eine Fülle an Darstel-
lungen, die dessen politische Entwicklung, Rechtsgeschichte und Hospitalität um-
fassend dokumentieren. Dennoch erscheint es geboten, die spirituelle Tradition 
des Ordens in einem ihrer Bedeutung angemessenen Maße zu würdigen. Ziel 
dieser Untersuchung ist es nicht, ein vollständiges Kompendium der Ordensspiri-
tualität vorzulegen. Vielmehr versteht sie sich als Beitrag zur Erhellung der geis-
tesgeschichtlichen Entwicklung sowie jener fundamentalen Innovation, die der 
Orden des Heiligen Johannes mit seiner Gründung für die Geschichte der Or-
densgemeinschaften darstellte. 

Die innere Motivation dieser Arbeit entspringt meiner persönlichen Berufung: Im 
Dienst unter dem Malteserkreuz habe ich ein Betätigungsfeld gefunden, in dem 
das Bemühen um die wirksame Ausübung christlicher Nächstenliebe im Zentrum 
steht. In den spirituellen Grundlagen des Malteserordens fand ich eine geistige 
Heimat, die meine Sehnsucht nach der Nachfolge Christi entscheidend geprägt 
hat. Die Auseinandersetzung mit dem spirituellen Erbe ist mir daher ein persönli-
ches Anliegen – verbunden mit der Hoffnung, diese Begeisterung auch anderen 
zu vermitteln. 

Mein Dank gilt allen, die die Entstehung dieser Arbeit begleitet haben. 

In besonderer Weise danke ich meinem hochverehrten Lehrer, Herrn Professor 
DDr. P. Gerhard Bernhard Winkler O.Cist., der mir als Ordinarius für Mittelalterli-
che und Neuere Kirchengeschichte an der Universität Regensburg große Freiheit 
bei der Ausarbeitung dieser Diplomarbeit gewährte und mir durch entscheidende 
Impulse den Weg wies. 

Dem Großmagisterium des Souveränen Malteser-Ritterordens in Rom, insbeson-
dere Seiner Exzellenz Bailli Frà Oberto Pallavicini, danke ich für die Erlaubnis zur 
Nutzung der Biblioteca Magistrale sowie für die Bereitstellung zahlreicher Quel-
len. Mein Dank gilt ebenso dem damaligen Berater der Ordensregierung, Herrn 
Hans Ludolf von Kotze, sowie der Bibliothekarin Signora Irene Topai für ihre ge-
duldige Unterstützung. 

Ein tiefer Dank gebührt der Leitung der Biblioteca Apostolica Vaticana, nament-
lich Seiner Exzellenz Erzbischof Dr. Stickler, in dessen Handschriftenabteilung ich 
die zentralen Quellen studieren durfte, sowie dem Rektor des Deutschen Kollegs 
im Vatikan, Herrn Professor Dr. Erwin Gatz. Zu Dank verpflichtet bin ich zudem 
dem Staatsarchiv des Kantons Aargau, dem Bayerischen Hauptstaatsarchiv, der 
Bayerischen Staatsbibliothek sowie der Universitätsbibliothek Regensburg. 

Besonderen Dank schulde ich Seiner Exzellenz Dr. jur. Carl Wolfgang Graf von 
Ballestrem, dessen persönliches Interesse und wertvolle Hinweise meine Arbeit 
maßgeblich förderten. Für vielfältige Unterstützung und wertvolle Impulse danke 
ich zudem Herrn Heinz Himmels (Malteser-Hilfsdienst Köln), Herrn Dr. Berthold 
Graf von Waldstein-Wartenberg, P. DDr. Adolar Zumkeller OSA, P. Stephan Senft 
OSA, der Generaloberin Rose Freifrau von Oer sowie Valentin Graf von Bal-
lestrem (Malteser-Hilfsdienst Regensburg). 

Schließlich danke ich P. Dominik Conrad OH, Sr. M. Theresa Brenninkmeijer 
O.Cist., Pfarrer Arnold Pirner sowie meinem Vater, Herrn Hans Lagleder, und mei-
nem Bruder, Herrn Johannes Lagleder, für ihre stete Wegbegleitung und wertvol-
len Hinweise. 



9 
 

Einleitung: Das Erbe des Ordens des Heiligen Johannes 
In den Annalen der Kirchengeschichte finden sich zahlreiche religiöse Ritterorden 
– bedeutende und ephemere, frühe Gründungen und moderne Institute, noch 
heute aktive Gemeinschaften und solche, deren Glanz nur noch in Archiven fort-
lebt. Von allen diesen Institutionen zeugt keine eindrucksvoller von ihrer Ge-
schichte als der älteste religiöse Ritterorden der Christenheit: der Orden des Hei-
ligen Johannes. 

Seine offizielle Titulatur lautet „Souveräner Ritter- und Hospitalorden des Heili-
gen Johannes von Jerusalem, von Rhodos und von Malta“. Im Wandel der Jahr-
hunderte entstanden verschiedene Kurzbezeichnungen wie Hospitaliter, Rhode-
ser, Johanniter oder Malteser. Bis zur Reformation wurden diese Namen synonym 
für die gesamte Gemeinschaft verwendet. Heute bezeichnet sich der katholische 
Stamm des Ordens üblicherweise als Malteserorden, während der 1852 wieder-
begründete evangelisch-lutherische Zweig den Namen Johanniterorden trägt. In 
Großbritannien führt zudem der 1831 unter der Krone entstandene „Most Vene-
rable Order of St. John“ die Tradition fort. 

Die Geschichte, die hier entfaltet wird, wurzelt jedoch in einer Zeit, die mehr als 
sechs Jahrhunderte vor der Reformation liegt. Um Verwechslungen mit späteren 
Gründungen oder Abspaltungen zu vermeiden, verwende ich konsequent den ur-
sprünglichen Namen: Orden des Heiligen Johannes. Damit ist explizit der rö-
misch-katholische Stammorden gemeint, der in der Kirchengeschichte meist als 
„Johanniterorden“ bekannt ist. 

Der Orden des Heiligen Johannes nahm eine Schlüsselrolle in der Geschichte der 
religiösen Orden sowie in der Weltpolitik ein. Hervorgegangen aus der „Bruder-
schaft des Hospitals zu Jerusalem“, entwickelte er sich zu einem religiösen Orden 
und ab 1135 zu einem geistlichen Ritterorden. Als völkerrechtliches Subjekt be-
hauptete er seine Souveränität2 auch nach dem Verlust seiner Territorien. Bis 
heute wirkt er getreu seinem Motto „tuitio fidei et obsequium pauperum“ (Schutz 
des Glaubens und Dienst an den Bedürftigen)3 sowohl als religiöse Gemeinschaft 
wie auch als internationale Hilfsorganisation. 

Um das Wesen und Wirken dieses Ordens zu verstehen, ist die Kenntnis seiner 
geistesgeschichtlichen Entwicklung sowie der spirituellen Umstände seiner 

 
2 Über die völkerrechtliche Stellung informieren ausführlich:  

• HAFKEMEYER, Georg Bernhard: Der Malteser-Ritterorden. Hamburg 1956 = Abhandlungen der 
Forschungsstelle für Völkerrecht und ausländisches öffentliches Recht der Universität Hamburg 
7. Textgleich mit: ders.: Der Rechtsstatus des Souveränen Malteser-Ritter-Ordens als Völker-
rechtssubjekt ohne Gebietshoheit. Diss. Hamburg 1956, 

• WALDSTEIN-WARTENBERG; Berthold: Rechtsgeschichte des Malteserordens. Wien 1969 (nach-
folgend kurz: WALDSTEIN-WARTENBERG: Rechtsgeschichte) und  

• HIMMELS, Heinz: Der Souveräne Malteser-Ritterorden. Unveröffentlichtes Typoskript (Köln 1979) 
• SCHWETZ, Florian: Der Souveräne Mallteser-Ritter-Orden. Wien ²2023, Seiten 75-85, beschreibt 

die Souveränität des Ordens aus aktueller Sicht. 
3 Dieser Leitspruch geht wohl aus VILLIERS L’ISLE ADAM, sacri ordinis et hospitalis sacti Joannis hiero-
solymitani magnus magister, Fr. Philippus de: Stabilimenta militum sacri ordinis divi Joannis hierosolymi-
tani: una com bulla ipsis cocessa A summo pontifice Claemente VII. (Salamanca 1534) fo. 6, der ersten 
gedruckten Fassung der Regel des Ordens des Heiligen Johannes, seiner Statuten und Gebräuche hervor, 
wo es von den Brüdern heißt, dass sie zur Hilfe für die Armen  und zum Schutz des Glaubens gekommen 
sind: „…omnes frates accedents ad obsequium pauperum et tuitionem fidei catholicae…“ 



10 
 

Gründungsphase unerlässlich. Das vorliegende Buch widmet sich dieser Erfor-
schung. Die historische Untersuchung konzentriert sich dabei auf die erste Epo-
che des Ordens des Heiligen Johannes: von seinen Anfängen bis zum Fall Jerusa-
lems im Jahr 1187. 

Im Folgenden werden die historischen Fakten dargelegt, die den Anlass für die 
Gründung gaben, die Umstände der Entwicklung prägten und die weitreichenden 
Folgen für die Christenheit begründeten. 

 

 

  



11 
 

TEIL I 
Historische Grundlagen4 

 

1. Die Rahmenbedingungen 
5Die Entstehung des Ordens des Heiligen Johan-
nes im 11. Jahrhundert war kein isoliertes Ereig-
nis, sondern das Resultat tiefgreifender histori-
scher Entwicklungen. Seit der Wiederentdeckung 
des Heiligen Grabes durch Helena6 , die Mutter 
Kaiser Konstantins, und der anschließenden Er-
richtung der Grabeskirche7  übte Jerusalem 
eine ungebrochene Anziehungskraft auf das 
christliche Abendland aus. 

Mit der Konstantinischen Wende 
wandelte sich das Christentum 
von einer verfolgten Minderheit 
zur offiziellen Religion des Römi-
schen Reiches.  

Helenas archäologische Bestre-
bungen im Heiligen Land zielten darauf ab, die Stätten des Wirkens, Leidens und 
der Auferstehung Jesu Christi physisch fassbar zu machen. Die Errichtung der 
Grabeskirche ermöglichte es Generationen von Gläubigen, diese Orte nicht nur 
aufzusuchen, sondern dort in der Liturgie und der Eucharistie das Gedächtnis der 
Erlösung zu feiern. 

 
4 Eine sehr beachtliche, auf gründliche Quellenstudien und -kritik aufbauende Arbeit zu diesem Thema 
hat HIESTAND, Rudolf: Die Anfänge der Johanniter. In: FLECKENSTEIN, Josef und HELLMANN, Manfred 
(Hrsg.): Die geistlichen Ritterorden Europas. Sigmaringen 1980 = Vorträge und Forschungen. Konstanzer 
Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte Bd. 26, S. 31-80, vorgelegt. 
5 Bild:  Schematische Darstellung der Grabeskirche in Jerusalem aus dem Werk Peregrinatio in terram 
sanctam von Bernhard von Breydenbach aus dem Jahr 1502. Quelle: https://upload.wikimedia.org/wi-
kipedia/commons/thumb/8/85/Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-
_1502.jpg/1488px-Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg  
6 Bild: Der Traum der Hl. Helena, Paolo Veronese, Quelle: https://uploads2.wiki-
art.org/00392/images/paolo-veronese/1355020641-0717998-www-nevsepic-com-ua.jpg!Large.jpg  
7 Bild: Die Heilig-Grab-Kirche in Jerusalem, aus: BREIDENBACH, Bernhard: Reise in das Hl. Land. Mainz 
1486 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/8/85/Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg/1488px-Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/8/85/Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg/1488px-Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/8/85/Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg/1488px-Forma_et_dipositio_dominici_sepulchri_-_Breydenbach_Bernhard_Von_-_1502.jpg
https://uploads2.wikiart.org/00392/images/paolo-veronese/1355020641-0717998-www-nevsepic-com-ua.jpg!Large.jpg
https://uploads2.wikiart.org/00392/images/paolo-veronese/1355020641-0717998-www-nevsepic-com-ua.jpg!Large.jpg


12 
 

Pilgerwesen8 und Bußpraxis 

Eine neue Dynamik erhielt das Pilgerwesen unter 
Papst Leo IX. (1049–1054), der im Jahr 1053 den 
Pilgern zum Heiligen Grab den sogenannten „Kreu-
zes-Ablass“ gewährte. In der damaligen Disziplin 
der Kirche war die sakramentale Buße oft mit lang-
jährigen, harten Übungen verbunden. Die Wallfahrt 
nach Jerusalem galt als eine solche außerordentli-
che Bußleistung, die zur Verkürzung oder zum Er-
lass der zeitlichen Sündenstrafen führen konnte. Für 
schwere Verfehlungen wurde die Pilgerreise oft als 
direkte Sühneleistung auferlegt. 

Angesichts der enormen Strapazen und Gefahren einer wochenlangen Reise zu 
Pferd oder zu Fuß durch fremdes Territorium erreichten die meisten Pilger Jeru-
salem in einem Zustand physischer Erschöpfung oder Krankheit. Dies schuf die 
dringende Notwendigkeit für Beherbergungs- und Pflegeeinrichtungen nach dem 
Vorbild der antiken Xenodochien. In unmittelbarer Nachbarschaft zur Grabeskir-
che bestand das Benediktinerkloster St. Maria Latina, das – der Regel des heili-
gen Benedikt entsprechend – ein Gästehaus unterhielt. Aufgrund der prekären 
Lage der Pilger entwickelte sich dieses Hospiz zunehmend zu einem Hospital. Die 
Leitung dieser Einrichtung oblag einem Mann namens Gerhard. Es ist historisch 
plausibel, in ihm einen Mönch der Abtei zu sehen, der von seinem Abt mit der 
Sorge für die Gäste betraut worden war. 

Angesichts der Gründung der Abtei Cava de’ Tirreni im Jahr 1011 und ihrer Nähe 
zu Scala liegt die Vermutung nahe, dass der Selige Gerhard dort in den Benedik-
tinerorden eintrat. Dies würde erklären, wie er im Zuge der amalfitanischen Ex-
pedition nach 1032 nach Jerusalem gelangte, als die Abtei St. Maria Latina neu 
besiedelt wurde. 

 
• Gründung der Abtei: Die Abtei Cava de’ Tirreni wurde 1011 von Alferius 

(einem Adligen aus Salerno) gegründet und erhielt 1025 ihre offizielle 
Gründungsurkunde durch die Fürsten von Salerno9. Im Jahr 1032 war sie 
bereits ein blühendes benediktinisches Zentrum in unmittelbarer Nähe 
zum Herzogtum Amalfi. 
 

• Amalfitanischer Einfluss: Dass Kaufleute aus Amalfi (darunter die Fami-
lie Mauro) das Kloster St. Maria Latina in Jerusalem finanzierten, ist his-
torisch gesichert. Da Cava de' Tirreni das bedeutendste Benediktinerklos-
ter in der Region Amalfi/Salerno war, liegt die personelle Besetzung der 
Jerusalemer Filiale durch Mönche aus Cava extrem nahe. 
 

• Herkunft Gerhards: Obwohl seine genaue Herkunft (Scala oder Marti-
gues) debattiert wird, stützen die engen Handels- und religiösen Bande 
zwischen Amalfi und Jerusalem die italienische These. Ein Eintritt in 
Cava de' Tirreni als Novize wäre für einen jungen Mann aus Scala der logi-
sche Karriereschritt gewesen.  

 
8 Vgl. WIENAND, Adam: Der Johanniter-Orden. Der Malteser-Orden. Der ritterliche Orden des Heiligen Jo-
hannes vom Spital zu Jerusalem. Seine Aufgaben, seine Geschichte. Köln ²1977, S. 37 
9  Il Mattino: https://www.ilmattino.it/de/die_ursprunge_der_abtei_cava_de_tirreni-8744498.html  

https://www.ilmattino.it/de/die_ursprunge_der_abtei_cava_de_tirreni-8744498.html
https://www.ilmattino.it/de/die_ursprunge_der_abtei_cava_de_tirreni-8744498.html


13 
 

Exkurs: Scala & Amalfi 
 
Es gibt zwei widersprüchliche Überlieferungen über die Herkunft des Seligen 
Gerhard. Die eine geht davon aus, dass er von der Insel Martigues bei Mar-
seille in Südfrankreich stammt und gibt ihm den Nachnamen „Tenque“ oder 
„Tonque“. Die andere Theorie nennt Scala neben Amalfi als seinen Wohnort 
und gibt ihm den Nachnamen „del Sasso“.  
 
Dem wollte ich nachgehen und besuchte mit einem italienischen Freund Scala 
im Jahr 1997. 
 
Die heutigen Einwohner des kleinen Dorfes Scala wussten damals wenig über 
den berühmtesten ihrer Söhne 

 
 Allerdings haben sie eine örtliche kirchliche Jugend-
gruppe nach ihm benannt: Circolo "Gerardo Sasso".  
 
Es dauerte lange, nachdem wir drei widersprüchlichen 
Anweisungen gefolgt waren, bis wir dort ankamen, wo 
der Selige Gerhard aufgewachsen sein soll. 
 
Das Haus mit 
dem Namen 
„Villa Saxo“, das 
vermutlich der 
Stammsitz der 
Familie „del 
Sasso“ war.  

Von dem, was den zerstörerischen Kräf-
ten der Geschichte über mehr als 900 
Jahre hätte standhalten können, ist nur 
noch sehr wenig übrig. 
 

Tatsächlich wies uns die Fa-
milie, die in der "Villa Saxo" 
wohnte, darauf hin, dass 
die Säulen im Keller des 
Gebäudes der einzige Über-
rest der einstigen Pracht 
seien. 
 
  



14 
 

 
In der St.-Peter-Kirche des Dorfes befindet 
sich eine  Steinskulptur, die 1358 von Paolo 
de Saxo gestiftet wurde und wahrscheinlich 
den seligen Gérard in der Art des heiligen Mi-
chael darstellt. 
Ein weiterer 
Hinweis ist die 
Tatsache, dass 
in der ehemali-
gen Kathedrale 
von Amalfi (Ba-
silica del Croci-
fisso), die heute 
als Museum 
(Museo del 
Duomo) ge-
nutzt wird, ein 
Fresko  ge-
funden wurde, 

von dem man ebenfalls annimmt, dass es den 
Seligen Gerhard als jungen Ritter zeige. 
Wir wissen mit Sicherheit, dass der Orden zu 
Lebzeiten des Seligen Gerhard ausschließlich 
ein Hospitalorden ohne militärische Aufgaben 
war. Das Fresko zeigt den Seligen Gerhard aber 
mit einem Schwert. Möglicherweise wurde ihm 
dieses Attribut posthum verliehen, da sich sein 
Orden später ja zu einem Ritterorden entwickelte. 
 

Was die Geschichte des 
Malteserkreuzes be-
trifft, ist es interessant 
zu wissen, dass es Teil 
des Wappens von 
Amalfi ist. 
Ich habe noch keine 
Antwort auf die Frage 
gefunden: „Seit wann 
führt Amalfi ein Malte-
serkreuz in seinem 
Wappen?“ Damit ließe 
sich klären, ob der Or-
den des Heiligen Jo-
hannes das Malteser-

kreuz von Amalfi übernommen hat oder um-
gekehrt, ob Amalfi es vom Orden des Heiligen 
Johannes erhalten hat. 
 
 
 

  



15 
 

Der Einfluss der 
Kreuzzüge10 

Obwohl der Orden 
des Heiligen Johan-
nes seine Wurzeln in 
dieser benediktini-
schen Hospitalität 
hat, wurde seine 
weitere Entwicklung 
maßgeblich durch 
die Kreuzzugsbewe-
gung transformiert. 
Die Kreuzzüge waren 
jedoch nicht der An-
lass der Gründung, 
sondern der Kataly-
sator für die struktu-
relle Evolution des 
Ordens. 

Die politische Lage 
im Heiligen Land 
hatte sich seit der 

Eroberung Jerusalems durch die Sarazenen 
(637/638) stetig verschlechtert. Während unter den 
Fatimiden ab 969 Unterdrückung und fiskalische 
Belastungen zunahmen, führte der Vorstoß der Sel-
dschuken ab 1071 zu massiven Zerstörungen der 
christlichen Infrastruktur in Jerusalem11.  

Als Reaktion auf diese Bedrängnis rief Papst Ur-
ban II. am 27. November 1095 in Clermont zum 
Kreuzzug12 auf, um die heiligen Stätten aus der 
Herrschaft der Ungläubigen zu befreien. 

 

 

 

 
10 Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b1/The_Rider_on_a_White_Horse_-
_Queen_Mary_Apocalypse_%28early_14th_C%29%2C_f.37_-_BL_Royal_MS_19_B_XV.jpg  
11 vgl. WIENAND, a.a.O., S. 37 f. 
12 Ausführliche Informationen darüber bietet ERDMANN, Carl: Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens. 
Stuttgart 1955 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b1/The_Rider_on_a_White_Horse_-_Queen_Mary_Apocalypse_%28early_14th_C%29%2C_f.37_-_BL_Royal_MS_19_B_XV.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/b1/The_Rider_on_a_White_Horse_-_Queen_Mary_Apocalypse_%28early_14th_C%29%2C_f.37_-_BL_Royal_MS_19_B_XV.jpg


16 
 

„Geliebteste Brüder! 13  

Aus der Not heraus bin ich, Ur-
ban, mit Gottes Erlaubnis, Oberbi-
schof und Prälat über die ganze 
Welt, als Gesandter hierherge-
kommen, um euch, den Dienern 
Gottes, eine göttliche Ermahnung 
zu überbringen. Ich hoffte, euch 
so treu und eifrig im Dienst Got-
tes zu finden, wie ich es mir vor-
gestellt hatte. Sollte aber an euch 
eine Missbildung oder Verdorben-
heit sein, die Gottes Gesetz wi-
derspricht, werde ich mit göttli-
cher Hilfe mein Bestes tun, sie zu 
beseitigen. Denn Gott hat euch 
als Verwalter über seine Familie 
eingesetzt, um ihr zu dienen. 
Glücklich werdet ihr sein, wenn er 
euch in eurer Verwaltung treu fin-
det. Ihr seid Hirten genannt; ach-
tet darauf, dass ihr nicht wie 
Mietlinge handelt. Seid vielmehr 
wahre Hirten, mit euren Hirten-
stäben stets in der Hand. Schlaft 
nicht ein, sondern hütet die Herde, die ihm anvertraut ist, von allen Seiten. 
euch. Denn wenn durch eure Unachtsamkeit oder Nachlässigkeit ein Wolf eines 
eurer Schafe wegträgt, werdet ihr gewiss den Lohn verlieren, der bei Gott für 
euch bereitliegt. Und nachdem ihr mit Reue für eure Fehler bitter gegeißelt wor-
den seid, werdet ihr in der Hölle, der Wohnstätte des Todes, grausam niederge-
streckt werden. Denn gemäß dem Evangelium seid ihr das Salz der Erde. (Mt 
5,13) Doch wenn ihr eure Pflicht nicht erfüllt, wie, so könnte man fragen, kann 
sie gesalzen werden? O wie dringend ist das Salzen nötig! Ihr müsst dieses tö-
richte Volk, das so sehr den Freuden dieser Welt ergeben ist, mit dem Salz der 
Weisheit zurechtweisen, damit der Herr, wenn er zu ihnen sprechen will, sie 
nicht durch ihre Sünden verwest, ungesalzen und stinkend vorfindet. Denn 
wenn er Würmer, das heißt Sünden, in ihnen findet, weil ihr eure Pflicht ver-
nachlässigt habt, wird er sie als wertlos in den Abgrund der Unreinheit werfen 
lassen. Und weil ihr ihm seinen großen Verlust nicht wiedergutmachen könnt, Er 
wird euch gewiss verdammen und aus seiner liebenden Gegenwart vertreiben. 
Wer dieses Salz aber ausstreut, soll klug, umsichtig, bescheiden, gelehrt, fried-
fertig, wachsam, fromm, gerecht, redlich und rein sein. Denn wie können Un-
wissende andere lehren? Wie können Zügellose andere zur Bescheidenheit er-
ziehen? Und wie können Unreine andere rein machen? Wer den Frieden hasst, 
wie kann er andere friedfertig machen? Oder wer seine Hände mit Gemeinheit 

 
13 Bild: Papst Urban II. beim Konzil von Clermont, in dieser Illumination aus dem Livre des Passages 
d'Outre-mer von ca. 1474 (Bibliothèque nationale) in spätgotischer Fassung dargestellt. Quelle: 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/9/9a/Passages_d%27outre-
mer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg/1024px-Passages_d%27outre-
mer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/9/9a/Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg/1024px-Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/9/9a/Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg/1024px-Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/9/9a/Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg/1024px-Passages_d%27outremer_Fr5594%2C_fol._19r%2C_Concile_de_Clermont.jpg


17 
 

beschmutzt hat, wie kann er die Unreinheiten eines anderen reinwaschen? Wir 
lesen auch: „Wenn Blinde andere Blinde führen, fallen beide in die Grube.“ (Mt 
15,14) ; Bessert euch aber zuerst selbst, damit ihr, frei von Tadel, diejenigen 
zurechtweisen könnt, die euch untertan sind. Wenn ihr Freunde Gottes sein 
wollt, tut gern das, wovon ihr wisst, dass es ihm gefällt. Besonders sollt ihr alle 
Angelegenheiten der Kirche nach dem Gesetz der Kirche regeln. Und achtet da-
rauf, dass die Simonie nicht unter euch Wurzeln schlägt, damit nicht sowohl 
diejenigen, die kaufen und diejenigen, die [Kirchenämter] verkaufen, werden 
mit dem Die Geißeln des Herrn sollen durch enge Gassen getrieben und an Orte 
der Zerstörung und Verwirrung getrieben werden. Haltet die Kirche und den 
Klerus in allen seinen Stufen völlig frei von der weltlichen Macht. Achtet darauf, 
dass der Zehnte, der Gott gehört, gewissenhaft von allen Erträgen des Landes 
bezahlt wird; er soll nicht verkauft oder einbehalten werden. Wer einen Bischof 
raubt, der soll wie ein Gesetzloser behandelt werden. Wer Mönche, Geistliche, 
Nonnen oder deren Diener, Pilger oder Kaufleute raubt oder beraubt, der soll 
mit dem Anathema belegt werden. Räuber und Brandstifter und alle ihre Kom-
plizen sollen aus der Kirche ausgeschlossen und mit dem Anathema belegt wer-
den. Wenn jemand, der einen Teil seines Besitzes nicht als Almosen gibt, mit 
der Höllenverdammnis bestraft wird, wie soll dann der bestraft werden, der ei-
nen anderen seiner Besitztümer beraubt? Denn so erging es dem reichen Mann 
im Evangelium (Lk 16,19): Er wurde nicht bestraft, weil er fremdes Gut gestoh-
len hatte, sondern weil er mit den Dingen, die ihm gehörten, nicht gut umge-
gangen war. 

„Ihr seht seit langem die große Unordnung in der Welt, die durch diese Verbre-
chen verursacht wird. In einigen eurer Provinzen ist es so schlimm, wie man 
mir sagt, und eure Rechtspflege ist so schwach, dass man kaum bei Tag oder 
Nacht auf der Straße gehen kann, ohne von Räubern überfallen zu werden; und 
ob zu Hause oder im Ausland besteht die Gefahr, durch Gewalt oder Betrug 
ausgeraubt zu werden. Deshalb ist es notwendig, den Waffenstillstand, wie er 
gemeinhin genannt wird, wiederherzustellen, der vor langer Zeit von unseren 
heiligen Vätern verkündet wurde. Ich ermahne und fordere euch alle auf, euch 
nach Kräften darum zu bemühen, dass der Waffenstillstand in eurer Diözese 
eingehalten wird. Und wer sich durch Habgier oder Arroganz dazu verleiten 
lässt, diesen Waffenstillstand zu brechen, der soll durch die Autorität Gottes 
und mit der Zustimmung dieses Konzils mit dem Bann belegt werden.“ Nach-
dem diese und andere Angelegenheiten erledigt waren, dankten alle Anwesen-
den, Geistliche und Volk, Gott und stimmten dem Vorschlag des Papstes zu. Sie 
alle versprachen treu, die Gebote zu befolgen. Dann sagte der Papst, dass in ei-
nem anderen Teil der Welt die Christenheit unter einer noch schlimmeren Lage 
leide, als der eben erwähnte. Er fuhr fort: 

„Obwohl ihr, ihr Söhne Gottes, fester denn je versprochen habt, den Frieden 
unter euch zu wahren und die Rechte der Kirche zu schützen, bleibt euch noch 
eine wichtige Aufgabe zu erfüllen. Frisch gestärkt durch die göttliche Zurecht-
weisung müsst ihr die Kraft eurer Gerechtigkeit einer anderen Angelegenheit 
widmen, die euch ebenso betrifft wie Gott. Denn eure Brüder, die im Osten le-
ben, brauchen dringend eure Hilfe, und ihr müsst ihnen eilends die Hilfe zukom-
men lassen, die ihnen oft versprochen wurde. Denn wie die meisten von euch 
gehört haben, haben die Türken und Araber sie angegriffen und das Gebiet Ru-
mäniens [des Byzantinischen Reiches] bis an die Küste des Mittelmeers und des 
Hellespontes, der als Georgsarm bezeichnet wird, erobert. Sie haben immer 



18 
 

größere Teile des Landes dieser Christen besetzt und sie in sieben Schlachten 
besiegt. Sie haben viele getötet und gefangen genommen, die Kirchen zerstört 
und das Reich verwüstet. Wenn ihr ihnen erlaubt, noch eine Weile mit Unrein-
heit so weiterzumachen, werden die Gläubigen Gottes noch viel stärker von 
ihnen angegriffen werden. [Bild14] 

Aus diesem Grund bitte ich, oder viel-
mehr der Herr, euch als Herolde Christi, 
dies überall bekannt zu machen und 
alle Menschen jeden Ranges, Fußsolda-
ten und Ritter, Arme und Reiche, zu be-
wegen, diesen Christen unverzüglich 
Hilfe zu bringen und dieses niederträch-
tige Volk aus den Ländern unserer 
Freunde zu vertreiben. Ich sage dies 
den Anwesenden, es gilt auch den Ab-
wesenden. Und Christus befiehlt es. 

„Alle, die unterwegs sterben, sei es zu 
Lande oder zu Wasser, oder im Kampf ge-
gen die Heiden, sollen sofortige Vergebung 
ihrer Sünden erlangen. Dies gewähre ich 
ihnen durch die Kraft Gottes, mit der ich 
ausgestattet bin. O welch eine Schande, 
wenn solch ein verachtetes und niederträch-
tiges Volk, das Dämonen anbetet, ein Volk 

besiegt, das den Glauben an den allmächtigen Gott hat und durch den Namen 
Christi verherrlicht wird! Mit welchen Vorwürfen wird der Herr uns überhäufen, 
wenn ihr denen nicht helft, die sich mit uns zum Christentum bekennen!“ Dieje-
nigen, die es gewohnt waren, ungerechterweise Privatkrieg gegen die Gläubigen 
zu führen, sollen nun gegen die Ungläubigen ziehen und diesen Krieg, der schon 
vor langer Zeit hätte beginnen sollen, siegreich beenden. Diejenigen, die lange 
Zeit Räuber waren, sollen nun zu Rittern werden. Diejenigen, die gegen ihre 
Brüder und Verwandten gekämpft haben, sollen nun auf angemessene Weise 
gegen die Barbaren kämpfen. Diejenigen, die als Söldner für geringen Lohn ge-
dient haben, sollen nun den ewigen Lohn erhalten. Diejenigen, die sich an Kör-
per und Seele verausgabt haben, sollen nun für doppelte Ehre arbeiten. Siehe! 
Auf dieser Seite werden die Bekümmerten und Armen sein, auf jener die Rei-
chen; auf dieser Seite die Feinde des Herrn, auf jener seine Freunde. Diejeni-
gen, die gehen, sollen die Reise nicht aufschieben, sondern ihr Land pachten 
und Geld für ihre Ausgaben sammeln; und sobald der Winter vorbei ist und der 
Frühling kommt, sollen sie sich eifrig auf den Weg machen, mit Gott als ihrem 
Führer.“ 15 

 
14 Die Abbildung zeigt eine Miniatur, die sich auf das Konzil von Clermont im Jahr 1095 bezieht. Dargestellt 
sind die Predigt des Ersten Kreuzzugs durch Papst Urban II. Ebenso wird die Exkommunikation von Philipp 
I., König von Frankreich, und Bertrade von Montfort durch Papst Urban II. im selben Jahr illustriert. Die Mi-
niatur stammt vermutlich vom Maître François. Bildquelle: https://www.meisterdrucke.ie/kunst-
werke/1000px/Matre_Franois_-_Representation_of_the_Council_of_Clermont_in_1095_presi-
ded_by_Pope_Urbain_II_%2810_-_%28MeisterDrucke-1030363%29.jpg  
15 Aus Fulcher von Chartres. Gesta Dei per Francos. Wie wiedergegeben in  

https://www.meisterdrucke.ie/kunstwerke/1000px/Matre_Franois_-_Representation_of_the_Council_of_Clermont_in_1095_presided_by_Pope_Urbain_II_%2810_-_%28MeisterDrucke-1030363%29.jpg
https://www.meisterdrucke.ie/kunstwerke/1000px/Matre_Franois_-_Representation_of_the_Council_of_Clermont_in_1095_presided_by_Pope_Urbain_II_%2810_-_%28MeisterDrucke-1030363%29.jpg
https://www.meisterdrucke.ie/kunstwerke/1000px/Matre_Franois_-_Representation_of_the_Council_of_Clermont_in_1095_presided_by_Pope_Urbain_II_%2810_-_%28MeisterDrucke-1030363%29.jpg


19 
 

Später wurde der heilige Bernhard von Clairvaux  
einer der wichtigsten Förderer der Kreuzzugsidee: 

ÜBER DIE NEUE RITTERSCHAFT 

DOCH DIE RITTER CHRISTI können sicher die Schlachten ihres Herrn schlagen, 
ohne die Sünde zu fürchten, wenn sie den Feind schlagen, noch die Gefahr ihres 
eigenen Todes; denn Tod zuzufügen oder für Christus zu sterben ist keine 
Sünde, sondern vielmehr ein übergroßer Anspruch auf Ruhm. Im ersten Fall ge-
winnt man für Christus, im zweiten gewinnt man Christus selbst. Der Herr 
nimmt den Tod des Feindes, der ihn beleidigt hat, bereitwillig auf sich und gibt 
sich noch bereitwilliger für den Trost seines gefallenen Ritters hin. 

Der Ritter Christi, sage ich, kann mit Zuversicht zuschlagen und noch zuver-
sichtlicher sterben, denn er dient Christus, wenn er zuschlägt, und sich selbst, 
wenn er fällt. Auch trägt er das Schwert nicht umsonst, denn er ist Gottes Die-
ner, zur Bestrafung der Übeltäter und zum Lob der Guten. Tötet er einen Übel-
täter, ist er kein Menschenmörder, sondern, wenn ich es so sagen darf, ein Tö-
ter des Bösen. Er ist offenbar der Rächer Christi gegenüber den Übeltätern und 
gilt zu Recht als Verteidiger der Christen. Sollte er selbst getötet werden, wis-
sen wir, dass er nicht umgekommen, sondern wohlbehalten ins Ziel gekommen 
ist. Wenn er tötet, geschieht dies zum Nutzen Christi, und wenn er stirbt, ge-
schieht dies zu seinem eigenen Vorteil. Der Christ rühmt sich des Todes des 
Heiden, weil Christus verherrlicht wird; während der Tod des Christen dem Kö-
nig Anlass gibt, seine Großzügigkeit bei der Belohnung seines Ritters zu zeigen. 
In einem Fall wird sich der Gerechte freuen, wenn er sieht, dass Gerechtigkeit 
geschieht, und im anderen wird der Mensch sagen: Wahrlich, es gibt eine Be-
lohnung für die Gerechten; wahrlich, es ist Gott, der die Erde richtet. 

Ich will damit nicht sagen, dass die Heiden abgeschlachtet werden sollen, wenn 
es einen anderen Weg gibt, sie davon abzuhalten, die Gläubigen zu belästigen 
und zu verfolgen, sondern nur, dass es jetzt besser erscheint, sie zu vernichten, 
als dass die Rute der Sünder über das Los der Gerechten erhoben wird und die 
Gerechten vielleicht ihre Hände zur Ungerechtigkeit ausstrecken. 

5. Was dann? Wenn es einem Christen niemals erlaubt ist, mit dem Schwert zu-
zuschlagen, warum hat der Vorläufer des Erlösers dann den Soldaten geboten, 
sich mit ihrem Sold zufrieden zu geben, und ihnen nicht vielmehr verboten, die-
sem Beruf zu folgen? Aber wenn es allen, die von Gott dazu bestimmt sind, er-
laubt ist – was tatsächlich der Fall ist, sofern sie keinen höheren Beruf ergriffen 
haben –, wem, frage ich, darf es dann eher erlaubt sein als denen, deren Hände 
und Herzen Zion, die Stadt unserer Stärke, für uns halten? 

So kann, wenn die Übertreter des göttlichen Gesetzes vertrieben sind, das ge-
rechte Volk, das die Wahrheit bewahrt, in Sicherheit einziehen. Gewiss ist es 
angebracht, dass die kriegsliebenden Völker zerstreut, diejenigen, die uns be-
unruhigen, ausgerottet und alle Übeltäter aus der Stadt des Herrn vertrieben 
werden. Sie sind damit beschäftigt, die unermesslichen Reichtümer, die die 
Christen in Jerusalem angehäuft haben, wegzunehmen, die heiligen Dinge zu 
entweihen und das Heiligtum Gottes als ihr Erbe in Besitz zu nehmen. Mögen 

 
„A Source Book for Medieval History“, hrsg. von Oliver J. Thatcher und Edgar Holmes McNeal (New York: 
Scribner's, 1905), S. 513–517. Zitiert und ins Deutsche übersetzt aus: Mosaik, Einheit 6: Papst Urban II. 
ruft zum Ersten Kreuzzug auf 



20 
 

beide Schwerter der Gläubigen auf den Hals des Feindes fallen, um alles Hohe 
zu zerstören, das sich gegen die Erkenntnis Gottes, die der christliche Glaube 
ist, erhebt, damit die Heiden nicht sagen: „Wo ist ihr Gott?“ 

6. Sobald sie vertrieben sind, wird er zu seinem Erbe und zu seinem Haus zu-
rückkehren, das seinen Zorn im Evangelium erregte: „Siehe“, sagte er, „dein 
Haus wird euch verwüstet gelassen.“ Er hatte sich durch den Propheten be-
klagt: „Ich habe mein Haus verlassen, ich habe mein Erbe aufgegeben“, und er 
wird auch die andere Prophezeiung erfüllen: „Der Herr hat sein Volk erlöst und 
befreit. Sie werden kommen und auf dem Berg Zion jubeln und sich an den Ga-
ben des Herrn freuen.“ 

Freue dich, Jerusalem, und erkenne nun die Zeit, in der du heimgesucht wirst! 
Freut euch und lobt gemeinsam, ihr Trümmer Jerusalems, denn der Herr hat 
sein Volk getröstet. Er hat Jerusalem erlöst. Der Herr hat seinen heiligen Arm 
vor den Augen aller Völker entblößt. O Jungfrau Israel, du warst gefallen, und 
niemand richtete dich auf. Steh nun auf und schüttle den Staub ab, o Jungfrau, 
gefangene Tochter Zion. Steh auf, sage ich, und stehe hoch. Sieh das Glück, 
das dir von deinem Gott zuteilwird. Du wirst nicht länger die Verlassene ge-
nannt werden, noch dein Land mehr eine Wüste; denn der Herr hat Gefallen an 
dir, und dein Land wird bevölkert werden. Erhebe deine Augen, schau dich um 
und sieh! Sie alle sind versammelt und kommen zu dir. Hier ist die Hilfe, die dir 
der Heilige gesandt hat! Durch sie erfüllt sich bereits die alte Verheißung: „Ich 
mache dich zum Stolz der Ewigkeit, zur Freude von Generation zu Generation. 
Du sollst die Milch der Völker saugen und an der Brust ihrer Herrschaft genährt 
werden.“ Und weiter: „Wie eine Mutter ihre Kinder tröstet, so will ich dich trös-
ten, und in Jerusalem sollst du getröstet werden.“ 

Siehst du nicht, wie oft diese alten Zeugen den neuen Ritterstand vorwegnah-
men? Wahrlich, wie wir gehört haben, haben wir es nun in der Stadt des Herrn 
der Heerscharen gesehen. Natürlich dürfen wir diese wörtlichen Erfüllungen 
nicht für die spirituelle Bedeutung solcher Texte blind machen, denn wir müssen 
trotz zeitlicher Verwirklichungen prophetischer Äußerungen in ewiger Hoffnung 
leben. Sonst würde das Greifbare das Ungreifbare verdrängen, materielle Armut 
würde den spirituellen Reichtum bedrohen und gegenwärtiger Besitz würde die 
zukünftige Erfüllung verhindern. Darüber hinaus überschattet die zeitliche Herr-
lichkeit der irdischen Stadt nicht die Herrlichkeit ihres himmlischen Gegen-
stücks, sondern bereitete sie darauf vor, zumindest, solange wir uns daran erin-
nern, dass das eine das Abbild des anderen ist und dass das Himmlische unse-
rer Mutter ist. 16 

 
 

  

 
16 Von Bernhard von Clairvaux. Lob des neuen Rittertums. Wie wiedergegeben in Bernhard von Clairvaux: 
Abhandlungen, übersetzt von Conrad Greenia, Band 3 (Kalamazoo, MI: Cistercian Publications, 1977), 
127-145. Zitat aus: Mosaikeinheit 6 Bernhard von Clairvaux über das christliche Rittertum, ca. 1140, ins 
Deutsche übersetzt. 



21 
 

Die geistige Rechtfertigung: Die Idee des gerechten Krieges 

Obschon das moderne Rechts- und Moralverständnis kriegerische Auseinander-
setzungen heute grundlegend anders bewertet, herrschte im Hochmittelalter die 
Überzeugung vor, dass ein „Heiliger Krieg“ gegen jene, die die heiligen Stätten 
bedrohten oder den christlichen Glauben unterdrückten, moralisch gerechtfertigt 
sei. 

Diese Auffassung wurzelte in der antiken und frühmittelal-
terlichen Theologie. Bereits der heilige Augustinus von 
Hippo entwickelte in seiner Auseinandersetzung mit den 
Donatisten das Konzept des bellum 
iustum (gerechter Krieg).  

Der heilige  
Thomas von Aquin   
systematisierte diese Lehre später 
und definierte die strengen  
Kriterien einer ethischen  
Rechtfertigung: 

• iusta causa (gerechter Grund), 
• recta intentio (rechte Absicht), 
• legitima potestas bzw. auctoritas principis (legi-

time staatliche oder kirchliche Autorität), 
• debitus modus (angemessene Art der Kriegführung)  

sowie das Prinzip der Güterabwägung.  

Die abendländische Ritterschaft sah in der Befreiung des Heiligen Grabes und der 
Wiederherstellung der Ehre Gottes eine sakrale Pflicht. Das Rittertum des 11. 
Jahrhunderts bot hierfür die idealen Voraussetzungen: Die Philosophie der Rit-
terlichkeit17 verschmolz den Dienst für die Kirche mit der persönlichen Loyalität 
gegenüber dem Lehnsherrn und dem Schutz der Schwachen (verkörpert im Ideal 
der Frauenehre). In diesem Selbstverständnis wurde der bewaffnete Einsatz im 
Heiligen Land als Akt des Glaubens und zu einer Form der Christusnachfolge im 
Dienst an der Kirche interpretiert. 

 

  

 
17 Vgl. WINTER, Johanna Maria van: Rittertum. Ideal und Wirklichkeit. München 1979 = Übersetzung von : 
Riddershap, ideaal en werkelijkheid, S. 25-57. 



22 
 

2. Historische Entwicklungen und legendäre Ursprünge 

Obwohl das Jahr 1099 heute allgemein als Gründungsjahr des Ordens des Heili-
gen Johannes gilt, sind die schriftlichen Quellen zur Frühphase spärlich, was 
Raum für zahlreiche Legenden bot. Das Spektrum der Überlieferungen reicht von 
der Konstruktion einer vorchristlichen Kontinuität bis hin zur Annahme einer 
spontanen Neugründung im Jahr 1099.18 

Die heilsgeschichtliche Verankerung 

Der französische Historiker Wilhelm von St. Stephan19 überliefert eine Le-
gende, nach welcher der Ursprung des Hospitals in die Zeit des Königs Antiochus 
und des jüdischen Hohepriesters Melchior zurückreicht. Melchior habe auf gött-
liche Eingebung hin mit einem Schatz ein Hospiz an jener Stelle errichtet, die 
später durch die Kreuzigung Christi geheiligt werden sollte. Die Leitung dieser 
Einrichtung sei später auf Zacharias, den Vater Johannes des Täufers, überge-
gangen. Sogar ein Besuch Christi selbst sowie die Leitung durch den heiligen 
Stephanus – als erstem Diakon der Kirche für den karitativen Dienst prädesti-
niert – sind Teil dieser Erzählung. 

Diese Legendenbildung lässt sich im 12. und 13. Jahrhundert verorten. Im Jahr 
1291 herrschte in Rom die Überzeugung vor, das Hospital in Jerusalem sei 
Schauplatz zentraler Ereignisse des Neuen Testaments20 gewesen. Bereits 1260 
vermutete ein Hospitalmeister des Ordens des Heiligen Johannes, der heilige 
Stephanus sei einer seiner Amtsvorgänger gewesen21. Wilhelm von St. Stephan 
stand dieser Authentizität jedoch kritisch gegenüber und vermutete, dass eine 
etwaige antike Einrichtung spätestens bei der Zerstörung Jerusalems durch Titus 
untergegangen sei. 

Die Makkabäer-Tradition und archäologische Bezüge 

Andere Autoren, wie Louis Beurrier, führen die Gründung auf Johannes 
Hyrkanos I. (reg. 134–104 v. Chr.) aus dem Geschlecht der Makkabäer zurück. 
Ziel sei der Empfang von Pilgern am Tempel Salomos gewesen. Diese These 
stützt sich auf die Erwähnung des Hyrkanos in 2 Makk 3,11 sowie auf das histo-
risch bezeugte „Hyrkanos-Denkmal“, das sich an der Stelle befunden haben soll, 
an der später die dem Schutzpatron des Ordens des Heiligen Johannes geweihte 
Johanneskirche des Hospitals errichtet wurde. 

William Caoursin22 spitzte diese Tradition 1496 weiter zu: Er behauptete,  
Judas Makkabäus persönlich habe das Hospital gegründet. In diesem sakralen 
Raum habe der Apostel Petrus die Primatsgewalt erhalten, dort habe das erste 
Apostelkonzil stattgefunden und der heilige Stephanus habe Johannes den Täu-
fer zum bleibenden Schutzpatron des Hauses erwählt. 

 
18 Vgl. HIESTAND, a.a.O., S. 32 
19 WILHELM VON ST. STEPHAN: Comment la sainte maison de l’Hospital de S. Johan de Jérusalem com-
mença. 
20 Vgl. DELAVILLE LE ROULX, Joseph: Cartulaire général de l’ordre des Hospitaliers de St. Jean de Jérusa-
lem. 4 Bde. Paris 1894-1906. Nachdruck München 1980. (nachfolgend kurz: DELAVILLE, Cartulaire) Nrr. 
911 und 2674 
21 Vgl. ebd. Nr. 3002 
22 Primordium et origo sacri xenodochii atque ordinis  militie sancti Joannis Baptiste Hospitalariorum 
hierosolymitani. In:Stabilimenta Rhodiorum militum. Ulm 1496. Fo. b VIII und c I und VILLIERS L’ISLE 
ADAM: a.a.O., fo. 5 



23 
 

Diese Legenden verdeutlichen den hohen ideellen Wert, den man dem Ort des 
Hospitals beimaß – er wurde als Zentrum der heilsgeschichtlichen Kontinuität be-
griffen. 

Die spätantiken und frühmittelalterlichen Vorläufer 

Neben den rein legendarischen Ursprüngen existieren Berichte über frühe insti-
tutionelle Gründungen durch das christliche Kaisertum.  

So vertrat der Historiker A. v. Winterfeld23  1859 die Ansicht, dass bereits Kai-
ser Konstantin und seine Mutter Helena Krankenhäuser entlang der Pilgerrou-
ten sowie in Jerusalem selbst gestiftet hätten.  

Masson24 konkretisiert diese byzantinische Tradition und verortet die „Geburts-
stätte“ des späteren Ordens des Heiligen Johannes in jenem Hospital, das Kaiser 
Justinian I. (reg. 527–565) in Jerusalem errichten ließ. 

Historisch gesichert ist die Initiative von Papst 
Gregor dem Großen25 , der Ende des 6. 
Jahrhunderts den Abt Probus nach Jerusalem 
entsandte, um dort ein Xenodochium26 zu grün-
den27.  

Nach Breycha-Vauthier de Baillamont um-
fasste dieser Komplex ein Hospital, ein Hospiz 
sowie eine der Gottesmutter geweihte Kirche. 
Zur Unterscheidung von der griechisch-orthodo-
xen Tradition erhielt sie den Namen St. Maria 
Latina.28 Diese Einrichtung wurde im Jahr 603 
vollendet, jedoch vermutlich bereits 614 im 
Zuge der persischen Invasion zerstört. 

  

 
23 WINTERFELD, A. v.: Geschichte des Ritterlichen Ordens St. Joannis vom Spital zu Jerusalem. Mit beson-
derer Berücksichtigung der Ballei Brandenburg oder des Herrenmeistertums Sonnenburg. Berlin 1859, S. 
10 ff. 
24 Masson, Henri: L’Ordre souverain de Malte : son passé, son présent. Paris: Éditions de la Pensée Mo-
derne, 1982. 
25 Bild: Francisco Goya: Papst Gregor der Große: Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/0/08/Goya_Gregory.jpg  
26 Das griechische Wort xenodokeo (xenodokeo) bedeutet wörtlich übersetzt: Hospitalität erweisen 
27 Vgl. JAFFE, Philipp: Regesta Pontificium Romanorum. 2 Bde. Leipzig ²1885, Nr. 1515 und JOANNIS DIA-
CONI: Viat Greg. Papae. I. II, c. 2 in: Acta Sanctorum mart. II, 150 und ebd., I. , c. 7, p. 157 auch p. 132 a 
(zitiert in: DELAVILLE LE ROULX, Joseph: De prima origine Hospitalariorum. Diss. Paris 1885, S. 134 
(nachfolgend kurz: DELAVILLE LE ROULX, De prima origine)), vgl. auch HIESTAND, a.a.O., S. 32, Fußnote 7 
28 BREYCHA-VAUTHIER DE BAILLAMONT, Arthur Baron: Der Souveräne Malteser-Ritterorden. In: Rangliste 
und Personalstatus des Souveränen Malteser-Ritter-Ordens im Großpriorat von Böhmen und Österreich 
nach dem Stande vom 28. Februar 1936 mit einer historischen Einleitung. (Wien) 1937, S. 5 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Goya_Gregory.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/08/Goya_Gregory.jpg


24 
 

Gegen Ende des 8. Jahrhunderts erfolgte 
eine Restauration dieser karitativen Infra-
struktur durch  Karl den Großen29. Mit 
diplomatischer Erlaubnis des Kalifen Harun 
al-Raschid erneuerte er die gregorianische 
Stiftung und unterstellte sie der Jurisdiktion 
des Benediktinerklosters an der Kirche St. 
Maria Latina30. Diese Anbindung an die be-
nediktinische Tradition legte den Grundstein 
für jene hospitalen Strukturen, aus denen 
später der Orden des Heiligen Johan-
nes hervorgehen sollte. 

Die Zerstörung von 1009 und die amal-
fitanische Restauration 

Der Mönch Bernhard31 berichtete um 870 von der Existenz der genannten Hos-
pital-Einrichtung. Diese wurde jedoch, zusammen mit der Grabeskirche um 1009 
durch den fatimidischen Kalifen al-Hakim zerstört, ungeachtet der Tatsache, dass 
seine Mutter dem christlichen Glauben angehörte. 

Nach zähen Verhandlungen mit dem Kalifen az-Zahir (reg. 1021–1036) gelang 
es Kaufleuten aus Amalfi unter der Führung von Pantaleon Mauro32, im Jahr 
1023, die Erlaubnis zum Wiederaufbau zu erwirken. Die Arbeiten, die unter Ka-
lif al-Mustansir vollendet wurden, führten zur Etablierung dreier separater Ein-
richtungen: 

  

 
29 Vgl. DELAVILLE LE ROULX: De prima origine, S. 134 f. | Bild: Grandes Chroniques de France, 14. Jahr-
hundert: Die Kaiserkrönung Karls des Großen. Quelle 
30 BREYCHA-VAUTHIER DE BAILLAMONT, Arthur Baron: Der Souveräne Malteser-Ritterorden. in: Rangliste 
und Personalstatus des Souveränen Malteser-Ritterordens im Großpriorat von Böhmen und Österreich 
nach dem Stande vom 28. Februar 1937 mit einer historischen Einleitung. (Wien) 1937, S. 5 
31 BERNARDI, monachi franci: Itinerarium. In: Tobler, T. (Hrsg.): Descriptiones Terrae Sanctae. 1874. c. 10 
vgl. auch BERTOUCH, Ernst von: Kurzgefasste Geschichte der geistlichen Genossenschaften und der dar-
aus hervorgegangenen Ritterorden. Wiesbaden 1887, S. 69 f. 
32 Pantaleon Mauro zog sich nach Montecassino zurück und starb dort.  Er muss sehr wohlhabend gewe-
sen sein, stiftete er doch große Bronze-Türen für die Kathedrale in Amalfi und die Abtei St. Paul vor den 
Mauern in Rom. Vgl. PRESTON, Thomas Jex: The Bronze Doors Of The Abbey Of Monte Cassino And Of 
Saint Paul‘s Rome, Princeton 1915, S. 28: „Die Basilika San Paulo in Rom gelangte im Jahr 1070 n. Chr. 
durch die Großzügigkeit der Familie Pantaleone aus Amalfi, wie auch die Kirchen in Amalfi, Atrani, Monte 
Cassino und Monte Sant'Angelo, in den Besitz eines Paares bronzener Portale, die den Haupteingang an 
der Westfassade der Kirche verschlossen.“ 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/7/7a/Karls-I.-Kaiserkroenung-Grandes-Chroniques-de-France_1-314x314.jpg


25 
 

1. Den Wiederaufbau der Benediktinerabtei St. Maria Latina. 
2. Ein Hospiz für weibliche Pilger, geweiht der Heiligen Maria Magdalena. 
3. Ein Hospiz für männliche Pilger, dessen Kapelle 

ursprünglich Johannes dem Almosengeber33 
 geweiht war,  

 
 

spätestens jedoch bis 1113 das Patrozinium des  Heiligen Johannes des 
Täufers erhielt.  

Die Leitung dieser Hospize oblag Rektoren, die entweder selbst Benediktiner wa-
ren, jedenfalls aber eng mit dem Benediktinerorden verbunden waren.  

Historische Quellen nennen einen Magister Anzelinus34 und später einen Su-
perior Geraldus35 (Bruder Gerhard) als Leiter des Johannes-Hospizes.  

 
33 Johannes der Almosengeber wird auch Johannes Almosenier, Eleymon, Elemosina, Limosinario, Elee-
mon, Eleemosinarius genannt. | Bild: Quelle Johannes der Almosengeber gemalt von Tizian in der Kirche 
San Giovanni Elemosinario in Venedig 
34 UHLHORN, Gerhard: Die Anfänge des Johanniterordens, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte VI (1884) 
S. 51 
35 Als Vornamen werden auch Geraudus und Giraldus, als Zunamen Tum. Tom, Tenc, Tunc, Tonq, Tanque, 
Tenque und Tonque aus Martigue/Provence (z.B. bei HELYOT, P. Hippolyt: Ausführliche Geschichte aller 
geistlichen und weltlichen Kloster- und Ritterorden für beydrerley Geschlecht. Bd. III, Leipzig 1753, S. 87, 
ORTENBURG, Heinrich von: Der Ritterorden des Heiligen Johannes von Jerusalem. In seiner Verfassung 
und Geschichte dargestellt. Regensburg 1866, S. 5, WINTERFELD; a.a.O., S. 18 f. und bei RÖDEL, Walter 
Gerd: Das Großpriorat Deutschland des Johanniterordens im Übergang vom Mittelalter zur Reformation 
an Hand der Generalvisitationsberichte von 1494/95 und 1540/41. Köln 1974, S.5) oder del Sasso aus 
Scala bei Amalfi (z.B. bei WIENAND, a.a.O.)) genannt. 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/b/bf/Saintjohnthealmoner.jpg/800px-Saintjohnthealmoner.jpg


26 
 

Das Hospiz St. Maria Magdalena soll von einer edlen Römerin namens Agnes ge-
leitet worden sein36. Archäologische Befunde37  bestätigen die Existenz dieser 
frühen Dreifachanlage. 

Methodische Einordnung der Kontinuität 

Es wäre vermessen, im Interesse einer lückenlosen Ordenshistorie eine direkte 
institutionelle Kontinuität zwischen den gregorianischen, karolingischen und den 
amalfitanischen Gründungen zu behaupten. Die Umwälzungen im 7. und 11. 
Jahrhundert machen eine durchgehende Linie unwahrscheinlich. Dennoch bele-
gen diese Initiativen das konstante Bedürfnis des christlichen Abendlandes nach 
einer hospitalen Infrastruktur. Diese Beständigkeit wird durch archäologische 
Befunde im Muristan-Viertel untermauert. Grabungen, basierend auf den Plä-
nen von Conrad Schick und weitergeführt durch das Deutsche Evangelische 
Institut (DEI), identifizierten Fundamente von St. Maria Latina und den Hospitä-
lern. Diese bauliche Evidenz stützt die Berichte über die spezialisierte Dreifach-
anlage und schlägt die Brücke zur nachhaltigsten Form dieser Tradition: dem  
Orden des Heiligen Johannes. 

 

 

  

 
36 Ich folge hier in groben Zügen der Darstellung Wilhelm von Tyrus‘ Historia ins partibus Transmarinis ge-
starum a tempore successorum Mahumet usque ad annum Domini MCLXXXIV (spätes 12. Jahrhundert) 
editiert in: RECUEIL DES HISTORIENS DES CROISADES. Historiens occidentaux. Paris 1844-1906, die 
auch VERTÔT, L’Abbe de: Histoire des Chevaliers de Rhodes, et aujourd’hui les Chevaliers de Malte, 4 
Bde. Paris 1726. Lyon 161726 (nachfolgend kurz VERTÔT, Histoire) bringt und die für BOTTARELLI, Gottardo 
und MONTERISI, Mario: Storia politica e militare del Sovrano Ordine di S. Giovanni  di Gerusalemme detto 
di Malta. 2 Bde, Milano 1940 = Biblioteca di Scienze moderne 121 und 122 und DELAVILLE LE ROULX, Jo-
seph: Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre (1100-1310). Paris 1904 (nachfolgend kurz: DELAVILLE 
LE ROULX, Les Hospitaliers) Grundlage war. 
37 Vgl. RILEY-SMITH, Jonathan: The Knights of St. John in Jerusalem and Cyprus c. 1050-1310. London 
1967. = A History of the Order of the Hospital of St. John of Jerusalem I, S. 34 



27 
 

Exkurs: Santa Maria Latina 
Heute: Die (lutherische) Erlöserkirche 

die Kirche des Heiligen Johannes des Täufers 
und der Muristan in Jerusalem 

Die Wiege des Ordens des Heiligen Johannes von Jerusalem 

 

 
Skizze der „Golgatha-Ecke“ in Jerusalem, 30 A.D. (von P. Bargil Pixner OSB) 

Der rosafarbene Bereich wird heute von der Grabeskirche bedeckt. 
Der graue Bereich war der Ort, an dem sich St. Maria Latina und das Hospital 
von Jerusalem befanden. 

1. Golgatha, der Ort, an dem Jesus Christus am Kreuz starb 

2. Das Heilige Grab, der Ort, an dem Jesus Christus begraben wurde und von 
den Toten auferstand 

3. Das Hirkanus-Denkmal, der Ort, an dem sich heute die Kirche des Heiligen 
Johannes des Täufers befindet 

4. Der Ort, an dem sich St. Maria Latina befand, heute die Erlöserkirche 

5. Der Ort, an dem sich das Hospital von Jerusalem befand, wird heute Mu-
ristan genannt 



28 
 

 
Das Siegel von Santa Maria Latina 

 
Karte des Gebiets, das im 12. Jahrhundert  

dem Orden des Heiligen Johannes von Jerusalem gehörte38. 
Die übereinanderliegenden weißen Linien zeigen die heutigen Straßen des Muris-

tan. Der grüne Punkt in der Mitte zeigt den heutigen Muristan-Brunnen an. 
 

 
38 aus: Dan Bahat, The Illustrated Atlas of Jerusalem, Carta, Jerusalem 1990, Seite 96 · Bildquelle: 
https://sbf.custodia.org/sites/default/files/2022-04/CABT%202022%20Terza%20visita%20-
%20Area%20del%20Muristan%20-%20S.Giovanni%20-%20Redentore%20-%20Ospizio%20S.A-
lessandro.pdf  

https://sbf.custodia.org/sites/default/files/2022-04/CABT%202022%20Terza%20visita%20-%20Area%20del%20Muristan%20-%20S.Giovanni%20-%20Redentore%20-%20Ospizio%20S.Alessandro.pdf
https://sbf.custodia.org/sites/default/files/2022-04/CABT%202022%20Terza%20visita%20-%20Area%20del%20Muristan%20-%20S.Giovanni%20-%20Redentore%20-%20Ospizio%20S.Alessandro.pdf
https://sbf.custodia.org/sites/default/files/2022-04/CABT%202022%20Terza%20visita%20-%20Area%20del%20Muristan%20-%20S.Giovanni%20-%20Redentore%20-%20Ospizio%20S.Alessandro.pdf


29 
 

 

 
Idealisierter Stadtplan von Jerusalem nach 

antikem Muster mit Stadtmauer und 
Hauptstraßenkreuz. 12. Jahrhundert, Zeit 

der Kreuzfahrer.39 
 

 
Der Grundriss von  
St. Maria Latina40 

 
Karte des „Hospitaliter-Viertels“  

von Jerusalem41 

 
39 Bild: Quelle https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/7b/Plan_of_Jerusa-
lem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg/960px-Plan_of_Jerusalem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg  
40 Bildquelle: https://www.academia.edu/figures/13021903/figure-2-plan-of-the-church-of-st-mary-latin-
and-adjacent  
41 aus: Dan Bahat, The Illustrated Atlas of Jerusalem, Carta, Jerusalem 1990, Seite 91  
Bildquelle: https://pneymatiko.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/10/5.jpg  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/7b/Plan_of_Jerusalem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg/960px-Plan_of_Jerusalem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/7b/Plan_of_Jerusalem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg/960px-Plan_of_Jerusalem%2C_12th_Century._ca._1200.jpg
https://www.academia.edu/figures/13021903/figure-2-plan-of-the-church-of-st-mary-latin-and-adjacent
https://www.academia.edu/figures/13021903/figure-2-plan-of-the-church-of-st-mary-latin-and-adjacent
https://pneymatiko.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/10/5.jpg


30 
 

 

 
Ein Modell von Jerusalem um 1930  zeigt einen leeren Platz auf dem Gelände des 

ehemaligen Hospitales von Jerusalem. 
[links: die Kuppel der Grabeskirche, 

Mitte: Der Kirchturm der Omar-Moschee, 
rechts: Die Kuppel der Kirche St. Johannes des Täufers. 

Der Platz zwischen der Moschee und der Kirche St. Johannes des Täufers ist leer. 
Der Baum in der Lücke steht genau dort,  

wo einst das Hospital von Jerusalem stand.] 

Die Kirche Santa Maria Latina 

(heute die Evangelisch-Lutherische Erlöserkirche) 

  

 
Das Nordportal der St. Maria Latina / 

Erlöserkirche heute 

 
Das Muristan-Tor, heute das Nordportal 

der Erlöserkirche. 



31 
 

 

 
Der Kreuzgang von St. Maria Latina / 

Erlöserkirche. 
 
 

Die Säule ist ein Überbleibsel  
des ehemaligen Klosters 

  
Das ehemalige Refektorium (Speisesaal) von St. Maria Latina,  

ist heute ein Konferenzraum der Erlöserkirche 

 

 
 

Die Kapelle 



32 
 

 

 

Eingang zum Hospiz des Ordens des Hl. Johannes  
und Minarett der Omar-Moschee 

 
[aus: Ebers, Georg und 
Hermann Guthe, Paläs-
tina in Bild und Wort] 

 
 

Bild: Quelle42 

Portal des Hospitals  
des Ordens des Hl. Johannes von Norden 

 

 
 

  
  

 
42 http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a024.jpg  

http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a024.jpg


33 
 

 
  

 
Grundsteinlegung für die Erlöserkirche 
1893 in den Ruinen von St. Maria La-

tina 

 
 

  



34 
 

 

Die Kirche St. Johannes der Täufer damals und heute 

 
Treppe zur St.-Johannes-Kirche.  
Ein griechischer Priester geht die 

Treppe hinunter. 
[aus: Ebers, Georg und Hermann 
Guthe, Palästina in Bild und Wort] 

 

 
 

„Hausschild“ 
der St. Johannes-Kirche 

 
 

 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://jeru.huji.ac.il/ef24.htm


35 
 

 
 

 
 
 

Das Innere der Kirche  
St. Johannes des Täufers 

 
 



36 
 

  

 
 

 

 
 

  



37 
 

Der Muristan 

Das Gelände des ehemaligen Hospitals heißt „Muristan“, 
was kurdisch Hospital bedeutet 

(vgl. arabisch „bimaristan“ und persisch „himeristan“). 

Das Muristan heute. 
Das Gebäude links hinter dem Brun-
nen steht an der Stelle, wo einst das 

Hospital von Jerusalem stand. 

 
Der Muristan heute (vom Dach der 

Grabeskirche aus gesehen) Die Kuppel 
im Hintergrund ist die Kirche des Heili-

gen Johannes des Täufers. 

 
 

 
Die Grabeskirche, die Erlöserkirche, die Johannes-der-Täufer-Kirche  

und der Muristan heute (von Süden, Osten und Norden) 

https://blessed--gerard-org.translate.goog/stmarial.htm?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=de&_x_tr_hl=en-US&_x_tr_pto=wapp


38 
 

Die Emanzipation des Hospitals unter dem Seligen Gerhard 

Nach der Einnahme Jerusalems 
am 15. Juli 1099 – dem Kulmina-
tionspunkt des Ersten Kreuzzugs 
– fanden Gottfried von Bouil-
lon43  und seine Mitstreiter das 
Hospital bereits in vollem Betrieb 
vor. Die dort praktizierte umfas-
sende Pflege der verwundeten 
Kreuzfahrer beeindruckte Gott-
fried so nachhaltig, dass er der 
Bruderschaft großzügige Schen-
kungen übertrug44. Diese Dotati-
onen legten den finanziellen 
Grundstein für die institutionelle 
Unabhängigkeit. In der Folge 
löste Gerhard die Verbindung zur 
Mutterabtei St. Maria Latina, um 
das Hospital auf eigenständigen 
Wegen zu führen. Tatsächlich 
sind bereits für das Jahr 1099 se-
parate Schenkungen an das dem 
Kloster benachbarte Hospital ur-
kundlich belegt. 

 

 
Der Selige Gerhard im Hospital von Jerusalem45 

 
43 Bild: Der selige Gerhard empfängt Gottfried von Bouillon, gemalt von dem französischen Künstler Anto-
ine de Favray im Jahr 1757.  Gottfried wird vom Seligen Gerhard im Hospital in Jerusalem empfangen. 
44 Vgl. HIESTAND, a.a.O., S. 38 
45 Bild: Seliger Gerard, 91 x 122 cm, Acryl und Kohle auf Leinwand von Christopher Santer. Das Gemälde 
basiert auf Fotos des kürzlich ausgegrabenen Hospitals des Johanniterordens aus dem 12. Jahrhundert in 



39 
 

 

Gottfried von Bouillon, seit 1076 Herzog von 
Niederlothringen, war einer der Hauptanführer 
des Ersten Kreuzzugs. Er befehligte jene Trup-
pen, die im Jahr 1099 siegreich in Jerusalem 
einmarschierten. Obgleich man ihm die Königs-
krone anbot, lehnte er den Titel ab und ent-
schied sich stattdessen, als „Fürsprecher des 
Heiligen Grabes“ (Advocatus Sancti Sepulchri) 
zu amtieren. Er verstarb jedoch bereits nach 
einer nur einjährigen Regierungszeit.46 

Miniatur aus dem Buch "Chronik 
von Geoffroy de Bouillon"47  
(Cod.Reg.Lat.737) 

„Die Belagerung von Jerusalem 
während des Ersten Kreuzzugs“ 

Briefmarke des Malteserordens48 
 

 
 

 

 Das französische Kontingent der Kreuzfahrer 
wählte Gottfried 1096 zu ihrem Anführer49. 

  

 
Jerusalem. Das Gebäude befindet sich südlich der Grabeskirche in Jerusalem, deren Silhouette aus dem 
12. Jahrhundert durch den großen Fensterbogen im Gemälde erkennbar ist. Quelle: https://www.linke-
din.com/posts/christopher-santer-6458326_blessedgerard-blgerard-orderofmalta-activity-
6901547638941171712-iJSc  
46 aus: Hallam, Elizabeth (Hrsg.): Chronicles of the Crusades. London 1989 
47 Bild: Gottfried von Bouillon führt seine Männer an. aus: Wilhelm von Tyrus: Histoire d'Outremer, Franzö-
sisch, 13. Jahrhundert. Bibliothèque Nationale, Paris, MS Fr. 9081, f.20v, Bildquelle: https://upload.wiki-
media.org/wikipedia/commons/4/44/Godefroi_of_Bouillon_leads_the_army.jpg  
48 Lateinischer Codex Reginensis 737 "Chronik des Gottfried von Bouillon. Bildquelle: https://www.i-
bolli.it/cat/smom/smom87/269_big.jpg  
49 Bildquelle: https://www.meisterdrucke.at/kunstwerke/1000px/Unbekannt_-_Crusaders_Pro-
claiming_Godfrey_of_Bouillon_King_of_Jerusalem_1890_-_%28MeisterDrucke-752991%29.jpg  

https://www.linkedin.com/posts/christopher-santer-6458326_blessedgerard-blgerard-orderofmalta-activity-6901547638941171712-iJSc
https://www.linkedin.com/posts/christopher-santer-6458326_blessedgerard-blgerard-orderofmalta-activity-6901547638941171712-iJSc
https://www.linkedin.com/posts/christopher-santer-6458326_blessedgerard-blgerard-orderofmalta-activity-6901547638941171712-iJSc
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/44/Godefroi_of_Bouillon_leads_the_army.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/44/Godefroi_of_Bouillon_leads_the_army.jpg
https://www.ibolli.it/cat/smom/smom87/269_big.jpg
https://www.ibolli.it/cat/smom/smom87/269_big.jpg
https://www.meisterdrucke.at/kunstwerke/1000px/Unbekannt_-_Crusaders_Proclaiming_Godfrey_of_Bouillon_King_of_Jerusalem_1890_-_%28MeisterDrucke-752991%29.jpg
https://www.meisterdrucke.at/kunstwerke/1000px/Unbekannt_-_Crusaders_Proclaiming_Godfrey_of_Bouillon_King_of_Jerusalem_1890_-_%28MeisterDrucke-752991%29.jpg


40 
 

 

Das Hospitale Iherusalem auf historischen Stadtplänen 

  

 
Der „Cambrai-Stadtplan“  
von Jerusalem um 113050 

 

 

 

 
Stadtplan Jerusalems im Jahr 118051 

  
 

Der Holzschnitt von Erhard Reuwich der Civitas Iherusalem im Jahr 1483 in 
Berhard von Breydenbachs „Peregrinatio in Terram Sanctam“ zeigt das  

„hospitale in quo peregrini hierosolyma venientes deponuntur“  
(Das Krankenhaus, in dem Pilger, die nach Jerusalem kommen,  

untergebracht werden.) 

 
50 Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/4/4e/Cambrai_map.jpg/1280px-
Cambrai_map.jpg  
51 Bildquelle: https://www.megalim.org.il/wp-content/uploads/2016/11/ -המערה-של- פיארוטי- לפרשת-החלל
  pdf.התת -קרקעי -מתחת- לקבר -דוד

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/4/4e/Cambrai_map.jpg/1280px-Cambrai_map.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/4/4e/Cambrai_map.jpg/1280px-Cambrai_map.jpg
https://www.megalim.org.il/wp-content/uploads/2016/11/%D7%94%D7%9E%D7%A2%D7%A8%D7%94-%D7%A9%D7%9C-%D7%A4%D7%99%D7%90%D7%A8%D7%95%D7%98%D7%99-%D7%9C%D7%A4%D7%A8%D7%A9%D7%AA-%D7%94%D7%97%D7%9C%D7%9C-%D7%94%D7%AA%D7%AA-%D7%A7%D7%A8%D7%A7%D7%A2%D7%99-%D7%9E%D7%AA%D7%97%D7%AA-%D7%9C%D7%A7%D7%91%D7%A8-%D7%93%D7%95%D7%93.pdf
https://www.megalim.org.il/wp-content/uploads/2016/11/%D7%94%D7%9E%D7%A2%D7%A8%D7%94-%D7%A9%D7%9C-%D7%A4%D7%99%D7%90%D7%A8%D7%95%D7%98%D7%99-%D7%9C%D7%A4%D7%A8%D7%A9%D7%AA-%D7%94%D7%97%D7%9C%D7%9C-%D7%94%D7%AA%D7%AA-%D7%A7%D7%A8%D7%A7%D7%A2%D7%99-%D7%9E%D7%AA%D7%97%D7%AA-%D7%9C%D7%A7%D7%91%D7%A8-%D7%93%D7%95%D7%93.pdf


41 
 

  
Jerusalem. Stich von Claudio Buschetti 1554-1597 

52  
 

  

 
52 https://www.deviantart.com/theophilia/art/The-Holy-City-of-Jerusalem-195573738  

https://www.deviantart.com/theophilia/art/The-Holy-City-of-Jerusalem-195573738


42 
 

 

3. Der Selige Gerhard  
Gründer des Ordens 

 
53  

  
  

 
53 Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


43 
 

Hinsichtlich der Entstehung und der Herkunft 
Gerhards stehen sich in der Geschichtswissenschaft 
zwei wesentliche Positionen gegenüber: 

1. Die provenzalische Hypothese54: Diese geht 
von einer unabhängigen Gründung55 aus und ver-
ortet Gerhards56 Herkunft in der Provence (Süd-
frankreich), genauer auf der Insel Martigues bei 
Marseille. In dieser Tradition57 wird ihm der Bei-
name „Tonque“ 58 (in 
Variationen wie Tum, 
Tunc oder Tenque) zu-
geschrieben59. 
 
Bild: Gedenktafel in 
Martigue/Provence : 

IM JAHR DES HEILIGEN CHRISTUS 
1040 IN UNSERER STADT MARTIGUES 

WURDE DER SELIGE GEBOREN 
GÉRARD TENQUE 

GRÜNDER DER MÖNCHE DES HOSPI-
TALS VON ST. JOHANNES VON JERU-

SALEM UND AM ELFTEN AUGUST 
1891 DIE ZIKADEN UND DIE 

FÉLIBRES60 HABEN MIT DIESEM MAR-
MOR DAS GEDENKEN DES GROSSEN 
FROMMEN PROVENCALEN GEEHRT 

 
54 Z.B. UHLHORN, a.a.O., S. 48 ff., GRUNSKY, Eberhard: Doppelgeschossige Johanniterkirchen und ver-
wandte Bauten. Studien zur Typengeschichte mittelalterlicher Hospitalarchitektur. Diss. Düsseldorf 1970, 
S. 13 und PRUTZ, Hans: Die Geistlichen Ritterorden. Ihre Stellung zur kirchlichen, politischen, gesell-
schaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung des Mittelalters. Berlin 1908. Nachdruck Berlin 1977, S. 
14, Letzterer verweist auf die Urkunde Nr. 48 bei DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, in der Gerhard als Er-
richter (institutor) bezeichnet wird. 
55 UHLHORN, a.a.o.,S. 51 berichtet, es sei als „hospitale Iherosolymitanum“ schon um 1083 eine selb-
ständige Anstalt unter einem Meister Anzelinus gewesen. 1099 sei Gerhard dessen Meister gewesen und 
habe es neu geordnet. 
56 UHLHORN, a.a.o.,S. 51 berichtet, es sei als „hospitale Iherosolymitanum“ schon um 1083 eine selb-
ständige Anstalt unter einem Meister Anzelinus gewesen. 1099 sei Gerhard dessen Meister gewesen und 
habe es neu geordnet. 
57 BOSIO, Iacomo: Dell‘ Istoria della Sacra Religione et illma Militia di S. Gio Gierosolno, 3 Bde. Rom 1594-
1602. Bd. I in erw. u. ill. Neuauflage (Venezia ³1695), S. 17, HELYOT, a.a.O., S. 87 
58 Google KI: „Der Beiname „Tonque“ (oder auch „Tum“, „Thom“ oder „Tunc“) des Seligen Gerhard, dem 
Gründer des Malteserordens, beruht nach heutigem Forschungsstand auf einem Übersetzungs- oder 
Lesefehler. … Der Historiker Pierre-Joseph de Haitze las im 18. Jahrhundert (ca. 1730) ein lateinisches 
Manuskript falsch. Er hielt das lateinische Wort tunc (deutsch: „dann“ oder „damals“) für einen Nachna-
men oder Herkunftsort. Aus diesem Lesefehler entwickelten sich Varianten wie Tum, Tunc oder 
eben Tonque. …  Bereits 1885 identifizierte der Historiker Ferdinand de Hellwald diesen Fehler. Es gibt 
keine zeitgenössischen Quellen aus dem 11. oder 12. Jahrhundert, die Gerhard mit diesem Namen be-
zeichnen. 
59 Bild: The Malta Study Center, Hill Museum & Manuscript Library: Bei der Recherche zu den frühen 
Drucken im Museum des Johanniterordens in London stießen wir mit großer Freude auf diese Geschichte 
des seligen Gerard, die 1730 in Aix-en-Provence von Joseph David gedruckt wurde. [Bild: Quelle (Face-
book)] 
60 Google KI erklärt: „Die Félibres (Li Felibre) 
Die "Félibres" sind Mitglieder der Félibrige, einer wichtigen literarischen und kulturellen Bewegung, die 
1854 gegründet wurde. Ihr Ziel war und ist es, die okzitanische Sprache und Kultur (die traditionelle Spra-
che Südfrankreichs, auch bekannt als Provenzalisch) zu schützen und zu fördern.  

https://www.facebook.com/HMML.MSC?__cft__%5b0%5d=AZWZmF_iqqKaNfA-xiZmuhm86YY8L7Bla_HZ0urfdx55FT2KeaZeWOcDQRBmY_Jvr4YDr5ve1YYOQSRPehiwkNAKbPwgJGGfilVaovBryP6dSNB04n6WnzzmUg9cI15_lvgaGol0J4K5H7CPjL2GWwX22kRUht7THYzNDjiKHNegLVDqDJoDGb-6VHdYABdWrIuxfS9hBxtypqVkVL_Jh88LKQblw8xAXX5nCztNAJBCeQ&__tn__=-UC%2CP-y-R
https://scontent-muc2-1.xx.fbcdn.net/v/t39.30808-6/591588359_1276299564533326_2413258238692759138_n.jpg?stp=cp6_dst-jpg_p526x296_tt6&_nc_cat=107&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=c5z2SRAdWFYQ7kNvwHOEi8v&_nc_oc=Adm_CTv5eMirY_je3rW_6oTaZR9EVCdHyn-Yc1JcH82dRCmg0bcZ3rV06KHqjH2DzgIjiHBDjE-0H39axXCMMVk4&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent-muc2-1.xx&_nc_gid=gt9Kd2eSqumAojQttm5CUA&oh=00_AfiU6hhvxG9xUXqgDpxEM5GUy_YRrmp5IX5MEjr9n6FmsQ&oe=69324FF2


44 
 

 

2. Die amalfitanische Hypo-
these61: Diese vertritt die Konti-
nuität der Hospitaltradition und 
sieht in Gerhard einen Abkömm-
ling der Familie „del Sasso“ 62  
aus Scala bei Amalfi (Südita-
lien). 63 

Es ist nicht Ziel dieser Untersuchung, die bio-
grafischen Details oder die verschiedenen Va-
rianten dieser Hypothesen abschließend zu 
diskutieren, wenngleich die Wahrscheinlich-
keit, dass Gerhard aus Scala bei Amalfi 
stammt, sehr hoch ist. Unabhängig von der 
Entscheidung für eine dieser Traditionen 
bleibt festzuhalten: Weder würde der Nach-
weis einer direkten Kontinuität die Bedeutung 
der Stiftung erhöhen, noch würde die An-
nahme einer spontanen Neugründung diese 
schmälern. 

Das Hospiz des Heiligen Johannes bleibt in je-
dem Fall die historische Wiege des heute als 
Malteser-Ritterorden bekannten souveränen Ordens.64 

Hinsichtlich der institutionellen Anfänge des Ordens des Heiligen Johannes exis-
tieren in der Geschichtsschreibung unterschiedliche Forschungspositionen. Eine 
Gruppe von Historikern vertritt die Ansicht, das ursprüngliche Hospital sei wäh-
rend des Angriffs der Seldschuken zwischen 1070 und 1078 zerstört und zeitnah 

 
Die Bewegung war besonders in der Region um Marseille und Martigues aktiv, also genau dort, wo die Ge-
denktafel für Gérard Tenque angebracht ist. Der berühmteste Vertreter war der Nobelpreisträger Frédéric 
Mistral. 
Die Zikaden (Li Cigalie) 
"Die Zikaden" (frz. Les Cigales) ist ein traditionelles Symbol der Provence. 

• Symbolik: Die Zikade steht in der provenzalischen Kultur für die Sonne, den Süden, das warme 
Klima und die Lebensfreude der Region. 

• Literarischer Kontext: Im Kontext der Félibrige-Bewegung steht die Zikade metaphorisch für die 
Dichter und Künstler der Provence, die ihre Kultur und Sprache "singen" oder verbreiten. Verlage, 
Theatergruppen und kulturelle Zirkel trugen oft Namen, die die Zikade enthielten.  

Zusammenfassung auf der Gedenktafel 
Die Inschrift auf der Gedenktafel bedeutet also, dass die lokalen Gelehrten, Dichter und Kulturschaf-
fenden der Provence (die Félibres und ihre Sympathisanten, die Zikaden) die Erinnerung an den Seligen 
Gérard Tenque, den großen Sohn ihrer Region, durch dieses Denkmal ehren wollten. 
Es war ein Akt des regionalen Stolzes, einen bedeutenden Heiligen und Ordensgründer als "provenza-
lisch" zu beanspruchen.“ 
61 HIESTAND, a.a.O., S. 41 versteht unter „institutor“ einen, der das Hospital als erster einrichtet und lei-
tet. 
62 Vgl. dazu GUERRITORE, Antonio: Frau Gerardo fondatore dell‘ orine di S. Giovann di Gerusalemme a 
L’arma gentilizia die Sasso di Scala. In: Rivista del Collegio Araldico 17 (1919) S. 285-287 und HIESTAND. 
A.a.O. S. 42 f. 
63 Marmor-Halbrelief des Seligen Gerhard von Francesco Mangieri in Amalfi. Bild des Autors 
64 TRUSZCZYNSKI; Georg von: Malteser-Ritterorden – Malteser-Hilfsdienst. 900 Jahre im Dienst am Nächs-
ten in aller Welt. Unveröffentlichtes Manuskript (Köln 1976), S. 1 



45 
 

wieder aufgebaut worden65. Demgegenüber steht die Auffassung, das Hospital 
habe den seldschukischen Angriffen standgehalten, sodass dessen Leiter wäh-
rend der entscheidenden Belagerung von 1099 persönlich in Jerusalem präsent 
sein konnte. 

Die Gestalt des Seligen Gerhard und die Legende vom Brotwunder  

Die historische Identität des Seligen Gerhard ist untrennbar mit den Ereignissen 
der Belagerung Jerusalems im Jahr 1099 verwoben. Zeitgenössische Chronisten 
und spätere Legenden zeichnen das Bild eines Mannes, dessen Wirken zwischen 
historisch verbürgter Standhaftigkeit und wunderbarer göttlicher Intervention 
steht. 

Wilhelm von Tyrus (ca. 1130–1186) beschreibt 
Gerhard in seiner Kreuzzugschronik als einen Mann 
von „ehrwürdigem Le-
benswandel“, der sich be-
reits lange zuvor demütig 
dem Dienst an den Armen 
gewidmet hatte. 

 Bild66 

Er war Kanzler des König-
reichs Jerusalem. Er starb 
1190. Geboren um 1130 
in Jerusalem, studierte er 
ab ca. 1145 in Europa. 
Nach seiner Rückkehr 

1165 in die Heimat wurde er 1167 zum Archidiakon 
von Tyrus ernannt. 1170 wurde er zum Erzieher des 
späteren Königs Balduin IV. ernannt, der ihn bei seiner 
Thronbesteigung zum Kanzler ernannte. Er schrieb 
zwischen 1169 und 1173 seine vielbeachtete Ge-
schichte der Kreuzfahrerstaaten und wurde 1175 Erz-
bischof von Tyrus.67 

Der Selige Gerhard68  

 
65 z.B. WINTERFELD, a.a.O., S. 15 
66 Wilhelm von Tyrus schreibt seine Geschichte. aus: Wilhelm von Tyrus: Histoire d'Outremer, Franzö-
sisch, 13. Jahrhundert, Bibliothèque Nationale, Paris, MS 2631, f.1r 
67 aus: Hallam, Elizabeth (Hrsg.): Chronicles of the Crusades. London 1989, ergänzt mit Informationen 
aus Wikipedia: https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Tyrus  
68 Glasfenster von Guido van Besow in der Blessed Gérard’s Kapelle in Mandeni/Südafrika 

https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_von_Tyrus


46 
 

Wilhelm von Tyrus,  
Erzbischof von Tyrus,  
ca. 1130–ca. 1190.  

Die Geschichte von 
Gottfried von Bollóny  
und der Eroberung  
von Jerusalem69. 

Hammersmith: 
Kelmscott Press, 1893. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kreuzfahrer aus Wil-
helm von Tyrus‘  
„Geschichte der Taten 
jenseits des Meeres“ 70 
 

  

 
69 Der Text sagt: „Wie der Graf Estyeuen von Chartres und von Bloys schändlich aus dem Lager floh, Kapi-
tel 109: Der Ruf verbreitete sich sehr stark und wuchs jeden Tag, wie der Sultan von Persien, der so reich 
und mächtig war, auf Bitten der Antiochener sein Volk mit all seiner Macht herbeigerufen hatte, um diese 
Stadt zu retten: er hatte erstaunlich viele Menschen versammelt. Denn die Kunde kam nicht nur zu denen 
im Lager, sondern wurde von vielen Männern gesagt, die aus der Stadt kamen, um ins Lager zu gelangen, 
wie die Dermyens & Surryens, welche Christen waren. Wovon es geschah, dass Stephan, der Graf von 
Chartres und von [Blois]...“. Bildquelle: https://alchetron.com/cdn/william-of-tyre-4ff33db2-512a-46ca-
b29a-8ed646883da-resize-750.jpeg  
70 Text aus dem Internet Medieval Sourcebook.  
Bild: https://noorderwind.org/images/sag/banieren/crusaders.jpg 

https://alchetron.com/cdn/william-of-tyre-4ff33db2-512a-46ca-b29a-8ed646883da-resize-750.jpeg
https://alchetron.com/cdn/william-of-tyre-4ff33db2-512a-46ca-b29a-8ed646883da-resize-750.jpeg
https://noorderwind.org/images/sag/banieren/crusaders.jpg


47 
 

Während der Belagerung Jerusalems durch das christliche Heer geriet Gerhard 
unter den Verdacht der muslimischen Fatimiden, die Belagerer zu unterstützen. 
Wilhelm berichtet, Gerhard sei gefangengenommen, gefoltert und dabei schwer 
misshandelt worden. 
Diese historische Not bildet den Hintergrund für die sogenannte „Legende vom 
Brotwunder“. Sie findet sich in den Miracula, einer Sammlung von Spitallegen-
den, die ab dem späten 12. Jahrhundert den Statuten des Ordensdes Heiligen 
Johannes als spirituelle Einleitung vorangestellt wurden. Während die ersten vier 
Legenden biblische Ursprünge des Hospitals konstruieren, bildet die Erzählung 
vom Brotwunder als fünfte Legende den Abschluss und den Übergang zur unmit-
telbaren Ordensgeschichte. 
Demnach verwaltete Gerhard das Hospital unter sarazenischer Herrschaft und 
diente den Armen mit jenen Almosen, die ihm sogar von den Herrschern ge-
währt wurden. Als das christliche Heer unter großer Hungersnot vor den Mauern 
lag, verbarg Gerhard täglich Brote in seinem Schoß und warf sie von der Stadt-
mauer hinab zu den hungernden Belagerern. Von den Wachen beim Sultan der 
Verräterei angeklagt, wurde Gerhard auf frischer Tat mit den verborgenen Broten 
ergriffen und vor den Herrscher geführt. Doch als die Ankläger die Beweise vor-
zeigen wollten, fanden sie durch die Kraft Gottes nur Steine in seinem Gewand. 
Der Sultan, im Glauben, Gerhard sei das Opfer einer bösartigen Verleumdung 
durch seine eigenen Diener, ließ den Hospitalvorsteher in Frieden ziehen. Befreit 
von Argwohn, setzte Gerhard sein Werk nun noch eifriger fort und versorgte die 
Christen bis zur Einnahme der Stadt am 15. Juli 1099.  
Diese spirituelle Überlieferung hat einen festen Platz in der Ikonographie gefun-
den:  

 Ein Fresko in der Kapelle 
des Großmagisteriums in 
Rom zeigt den „Beato 
Gherardo“ in Ketten, 
ebenso wie eine Darstel-
lung im Großmeisterpalast 
in Valletta das Wunder der 
zu Steinen gewordenen 
Brote verewigt. Die mo-
derne Forschung (vgl. Ora-
tores et Bellatores71) sieht 
in diesen Berichten den 
Kern der historischen 
Wahrheit: Dass Gerhard 
die Kreuzfahrer sowohl mit 
physischer Nahrung als 
auch mit strategischen In-
formationen unterstützte 
und unmittelbar nach dem 
Sieg die Verwundeten 
im Xenodochium aufnahm. 

 
71 http://www.teutonic.altervista.org/G/003.html  

http://www.teutonic.altervista.org/G/003.html


48 
 

 
Fresko im Großmeisterpalast in Valletta72 

Der Selige Gerhard 
wirft den Kreuzfah-
rern von der Jerusa-
lemer Stadtmauer 
Brot zu. Ausschnitte 
aus einem Kupfer-
stich, wahrscheinlich 
aus der Zeit um 
1740. 

 

 

Ikone des Seligen Gerhard73 

  

 
72 Bildquelle: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a023.jpg  
73 Bildquelle: https://cm-oleiros.pt/ficheiros/2018/10/1518628150ordem_de_malta.jpg  

http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a023.jpg
https://cm-oleiros.pt/ficheiros/2018/10/1518628150ordem_de_malta.jpg


49 
 

Die Reorganisation von 1099 als Gründungsakt 

Die historische Bedeutung des Seligen Gerhard manifestiert sich in seiner Rolle 
als Reformator und Stifter.  

 William Caoursin74 bezeichnet ihn tref-
fend als „Gründer und Errichter des Jerusa-
lemer Xenodochiums“. Unmittelbar nach 
der Eroberung Jerusalems im Jahr 1099 
unterzog Gerhard das bestehende Hospiz 
einer grundlegenden Reorganisation. Diese 
Maßnahme war angesichts der massiv an-
steigenden Patientenzahlen – bedingt durch 
verwundete Kreuzfahrer und die ihnen fol-
genden Pilgerscharen – eine logistische 
Notwendigkeit. 

In der historischen Forschung wird dieses 
Jahr 1099 zurecht als das Gründungsjahr 
jener Gemeinschaft75 begriffen, die sich 
zum Orden des Heiligen Johannes entwi-
ckelte76. Dabei ist es für die institutionelle 
Kontinuität sekundär, ob dieser Akt eine 
formale Loslösung vom Mutterkloster St. 
Maria Latina und eine Modifikation der Be-
nediktsregel darstellte oder ob die Hospital-
bruderschaft schrittweise die Struktur eines 
eigenständigen Ordens annahm. In jedem 
Fall ist es historisch legitim, Gerhard als 

den Gründer des Ordensdes Heiligen Johannes zu bezeichnen. 

Unter seiner Führung begannen die Brüder, ein Leben nach den Evangelischen 
Räten – Armut, Keuschheit und Gehorsam – zu führen. Als äußeres Zeichen ihrer 
Profess trugen sie ein schwarzes Ordensgewand77, das auf der linken Seite mit 
einem weißen Balkenkreuz78 gezeichnet war. Obgleich die ursprünglichen 

 
74 CAOURSIN, a.a.O.. 
Dasselbe Motiv wird aber auch bei  Nicolas VANTIN, Rhodes et l’Ordre de Saint-Jean-de-Jérusalem, „Der 
Admiral, der das Jerusalemer Hospital gründete und erbaute“ betitelt. Diese Erwähnung lässt darauf 
schließen, dass es sich um das Hospiz der Heiligen Katharina handelt, das Ende des 14. Jahrhunderts von 
Admiral Domenico d’Allemagna gegründet wurde und der Unterbringung bedeutender Pilger diente. Es 
unterstand weiterhin der Aufsicht der Admiräle, der Befehlshaber der italienischen Sprache. 
75 Alte Urkunden nennen Gerhard “institutor”, z.B. auch DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nrn. 30 und 48 
76 vgl. WALDSTEIN-WARTENBERG, Berthold: Donaten – Confratres – Pfründner. Die Bruderschaften des 
Ordens. In: Annales d l’Ordre Souverain de Malte 31 (1973) (nachfolgend kurz: WALDSTEIN-WARTEN-
BERG, Bruderschaften), S. 9 
77 DELAVILLE LE ROULX, Les Hospitaliers, S.12 spricht vom benediktinischen Habit. Ebenso CAMERA, M.: 
Memorie di Amalfi II. Annal. P. XLVIII, zitiert bei: DELAVILLE LE ROULX, De prima origine, S. 147 
78 VERTÔT, Histoire, S. 48 berichtet, die Brüder hätten die Ordensgelübde in die Hand des Patriarchen von 
Jerusalem abgelegt und seien von ihm eingekleidet worden. Siehe NIETHAMMER, Magister F.J.: Ge-
schichte des Malteserordens nach Vertot. Von M.N. (Magister F.J. Niethammer) bearbeitet und mit einer 
Vorrede versehen von (Fr.) Schiller. Jena 1792, S. 62, ebenso WINTERFELD, a.a.O., S. 20 



50 
 

Statuten aus der Zeit Gerhards verloren gegangen sind, darf man analog zur 
späteren Regel seines Nachfolgers Raimund du Puy davon ausgehen, dass sie ein 
Konglomerat79 aus benediktinischen und augustinischen Elementen darstellten, 
ergänzt um spezifische hospitale Bestimmungen. 

Der These, die Gemeinschaft unter Gerhard sei lediglich eine lose Vereinigung 
Gleichgesinnter gewesen, ist daher entschieden zu widersprechen. Auch wenn 
der Orden des Heiligen Johannes im strengen Sinne des kanonischen Rechts 
erst zwischen 1135 und 1153 seine vollendete Unabhängigkeit erlangte, legte 
die zielgerichtete Organisation unter dem Seligen Gerhard bereits 1099 das feste 
Fundament für diese Entwicklung. 

 

 

 

Der Selige Gerhard  
im Hospital von Jerusalem80  

  

 
79 “Es gehört zum Wesen einer klösterlichen Gemeinschaft, nach einer vom Gründer entworfenen, der 
Zielsetzung der Gemeinschaft entsprechenden Ordnung zu leben” WIENAND, a.a.O., S. 43. Vgl. Auch 
BOTTARELLI, a.a.O., S. 28, ZWEHL, Hans Karl von: Über die Caritas im Johanniter-Malteser-Orden seit sei-
ner Gründung. Esse 1928, S. 12 und BALLESTREM, Carl Wolfgang Graf von: La spiritualité de l’ordre de 
Malte. (Tiberias 1964), S. 4 
80 Glasfenser von Guido van Bessow in der Blessed Gérard’s Kiche in Mandeni/Südafrika 



51 
 

Exkurs: Balduin I. (1100–1118): 
Konsolidierung und Expansion des lateinischen Königreichs 

 
Die Krönung Balduins I. am Weihnachtstag 110081 

Balduin I. (eigentlich Balduin von Boulogne, ca. 1058–1118), der jüngere Bruder 
Gottfrieds von Bouillon, gilt als der eigentliche Architekt der lateinischen Herr-
schaft im Nahen Osten. Nachdem er Gottfried ab 1096 auf dem Ersten Kreuzzug 
begleitet hatte, separierte er sich nach der Belagerung von Nicäa vom Haupt-
heer. Über Kilikien stieß er nach Mesopotamien vor, wo er 1098 mit der Graf-
schaft Edessa den ersten Kreuzfahrerstaat begründete. 

Siegel der Könige von Jerusalem 

Nach dem Tod seines Bruders im Jahr 1100 wurde 
Balduin zum König von Jerusalem gewählt; seine 
Krönung erfolgte am 25. Dezember 1100. Diese 
Wahl war kirchenpolitisch bedeutsam, da sie den 
Sieg der militärisch-weltlichen Fraktion über die 
theokratischen Ambitionen der Kirche markierte. 
Unter seiner Ägide festigte sich die staatliche Auto-
rität gegenüber dem Klerus erheblich.  

Balduins Regierungszeit war durch eine aggressive 
Expansionspolitik und die Sicherung der Grenzen 
geprägt. Durch strategische Zugeständnisse an die Seerepubliken Genua und Ve-
nedig sicherte er sich die notwendige maritime Unterstützung, um die zentralen 
Hafenstädte Palästinas zu erobern. Dies war die Voraussetzung für den Nach-

schub aus dem Westen und die wirtschaftliche Stabili-
tät der lateinischen Staaten. Neben der Abwehr ägypti-
scher Vorstöße fungierte Balduin als Schutzherr der an-
deren Kreuzfahrerstaaten (Antiochia, Edessa und Tripo-
lis). Er verstarb 1118 während eines Feldzugs gegen 
Ägypten, woraufhin sein Cousin Balduin II. die Nach-
folge antrat. 
 Siegel von Balduin, König von Jerusalem 

 
81 aus: Wilhelm von Tyrus: Histoire d'Outremer, Französisch, 13. Jahrhundert, Bibliothèque Nationale, Pa-
ris, MS Fr. 9081, f.99v 



52 
 

König Balduin I. von Jerusalem bestätigt 1110 dem Orden des Heiligen Johannes 
seinen Besitz und schenkt ihm Güter.82 

Im Namen der heiligen und unteilbaren Dreieinigkeit! Allen Menschen sei be-
wusst, dass ich, Balduin, von Gottes Gnaden König von Jerusalem, alle 
Gaben und Almosen, welche dem Hospital von Jerusalem bis auf die-
sen Tag zuteil geworden sind, schriftlich gutheiße und bestätige, seien 
es nun Dörfer oder Bauern, Häuser, Ländereien oder andere irdische Güter, auf 
dass von heute ab niemand, weder Mann noch Weib, diesen Besitz zu stören 
und das Hospital von Jerusalem und die Armen Christi zu berauben wage. Zu-
nächst billige und bestätige ich das Geschenk, welches der Herzog Gottfried, 
mein Bruder, dem Hospital gemacht hat, das ist ein Dorf mit Namen Hessilia 
und zwei Backöfen in Jerusalem. Sodann bestätige ich auch meine eignen 
Schenkungen, nämlich: die beiden Dörfer Bethafafa und Montana und Lände-
reien und Häuser an verschiedenen Stellen in Jerusalem, außerdem den Gar-
ten des Priesters Anfred, eines reichen Bauern in Nablus, nebst Häusern und 
einer Mühle in besagter Stadt, einen guten Backofen in Joppe, endlich Häuser 
und Ländereien an verschiedenen Stellen in Joppe und in Akkon. Ferner sind 
die folgenden Schenkungen dem vorgenannten Hospital gemacht worden, wel-
che ich ebenfalls gutheiße und bestätige, nämlich ein Dorf mit Namen Sussia 
von Baffumet, ein anderes mit Namen Bethamis vom Vize-Grafen Granerius, 
das Dorf Casale Melius im Gebiet von Askalon von Hugo von Puzath, das Dorf 
an der Mühle im Gebiet von Azolus von Anselm vom Turme Davids, ein ande-
res im Gebiet von Cäsarea von Eustachius nebst den Ländereien bei Cacho von 
demselben und einige Bauern unter seiner (des Eustachius) Zustimmung von 
seinen Soldrittern, ein Dorf mit Namen Dir Berham im Lande Soeth von Petrus 
de Cens und ein anderes von Arnulfus Loferencus ( der Franke) namens 
Caphar Mazre; dann einige Bauern und Ländereien von Hugo und Gervasius in 
Thabaria, drei Bauern vom Bischof von Nazareth, ein solcher von Willermus de 
Tenches, ein anderer von Paganus Vacca, ein anderer von Drogo, ein anderer 
von Dominicus und Guilbertus de Salinas, ein anderer von Paganus von Cay-
phas nebst Ländereien und Häusern in Cayphas und in Caphernaum, ein ande-
rer Bauer von Romanus de Podio, ein anderer von Balduin von Rama nebst 
Ländereien und Häusern in der Stadt Rama, endlich Ländereien und Häuser in 
St. Georg von dem Bischof von Rama. Alle diese Schenkungen, wie vorstehend 
beschrieben, heiße ich gut und bestätige sie dem Hospital. Zum Schluss noch 
(wiederhole ich): damit sich Gott meiner erbarmen möge und der Seele mei-
nes Vaters und meines Bruders, aller meiner Verwandten und aller verstorbe-
nen Gläubigen, heiße ich gut, so viel ich vermag, und bestätige dem Hospital 
von Jerusalem alles, was es bis heute erworben und was es heute besitzt. Ich 
will, dass diese Güter immer für den Lebensunterhalt und die Bedürfnisse der 
Armen Verwendung finden. Sollte jemand diesen Besitz anzugreifen oder zu 
verringern versuchen, den suche Gott mit Plagen heim, bis er sich bußfertig 
abwendet! Dieses Diplom der Bekräftigung und der Bestätigung wurde ge-
macht den 26. Oktober des Jahres 1110 nach der Fleischwerdung des Herrn. 
Dabei waren als Zeugen anwesend: Hugo de Puzath; Eustachius Granerius, der 
Vize-Graf von Jerusalem; Anselm vom Turme Davids; Walter Baffumeth; Guido 
de Millen; Gothmarn und viele andere Adelige und rechtschaffene Männer, die 
es gesehen und gehört haben. 

 
82 Paoli, Codice Diplomatico, I, Nr. 83, Delaville, Cartulaire, I, Nr. 20. (Übersetzung: Wochenblatt des Jo-
hanniterordens, Balley Brandenburg Nr. 46, 1863) 



53 
 

 

Exkurs: Balduin II. (1118–1131) 
Expansion und Lehnshegemonie 

Balduin II. (Balduin von Bourcq, † 1131), ein Cousin seines Vorgängers Balduin 
I. und ebenfalls Teilnehmer des Ersten Kreuzzugs, setzte die Expansions- und 
Festigungspolitik des Königreichs Jerusalem konsequent fort. Seine Regierungs-
zeit war durch eine intensive militärische Auseinandersetzung mit den seldschu-
kischen Kräften in Nordsyrien geprägt. 

Unter seiner Herrschaft erreichte Jerusalem eine hegemoniale Stellung innerhalb 
der lateinischen Staaten: Das Fürstentum Antiochia geriet in eine faktische Ab-
hängigkeit von der Jerusalemer Krone, und durch die Eroberung der wichtigen 
Hafenstadt Tyros wurde die maritime Kontrolle über die Levante weiter abgesi-
chert. Auf Balduin II. folgte sein Schwiegersohn Fulko von Anjou, dessen Sohn 
Balduin III. (reg. 1143–1162) schließlich mit den beginnenden Erosionserscheinungen 
der lateinischen Macht konfrontiert wurde. 

 

Exkurs: Balduin III. (1143–1162)  
und die Krise der lateinischen Staaten 

Balduin III., Sohn und Nachfolger von Fulko von Anjou, trat 1143 die Herrschaft 
im Königreich Jerusalem an, wobei seine Mutter Melisende bis 1152 die Regent-
schaft führte. Seine Regierungszeit war durch eine signifikante Schwächung der 
lateinischen Präsenz im Nahen Osten gekennzeichnet. Wesentliche Zäsuren bil-
deten der Verlust der Grafschaft Edessa an die Muslime im Jahr 1144 sowie das 
Scheitern des Zweiten Kreuzzugs. Zudem gelang es dem syrischen Herrscher 
Nur ad-Din, 1154 Damaskus und weite Teile Nordsyriens zu annektieren, was 
den Druck auf die Kreuzfahrerstaaten massiv erhöhte. 

Nach Balduins Tod im Jahr 1162 folgte ihm sein Bruder Amalrich I. auf den 
Thron. In der Folgegeneration versuchte sein Neffe, Balduin IV. (bekannt als „der 
Aussätzige“, reg. 1174–1185), das Territorium gegen die Expansion Saladins zu 
verteidigen. Aufgrund seiner fortschreitenden Lepra-Erkrankung regelte Balduin 
IV. bereits 1183 seine Nachfolge durch die Krönung seines jungen Neffen, 
Balduin V. († 1186).83 

 
  

 
83 Die chronologischen Abläufe und politischen Entwicklungen basieren auf den Darstellungen in Hallam, 
E. (Hrsg.): Chronicles of the Crusades (London 1989) sowie den historischen Einträgen der Encyclope-
dia.com (Columbia University Press). 



54 
 

Expansion und logistische Vernetzung der Hospitalität 

Bereits unter der Führung des Seligen Gerhard erfuhr die neu gegründete Ge-
meinschaft einen massiven personellen Zuwachs durch Pilger, die sich dem Hos-
pital als Helfer oder Profess-Brüder anschlossen. Diese personelle Konsolidierung 
wurde durch bedeutende Schenkungen84 flankiert, unter anderem durch Gott-
fried von Bouillon. 

85 

In diesem Kontext ist eine verbreitete, wenngleich idealistische Fehlinterpreta-
tion zu korrigieren: Die Legende, nach der König Balduin I. dem Seligen Gerhard 
bereits das Schwert eines Großmeisters überreicht haben soll, hält der histori-
schen Prüfung nicht stand, da sich die ritterliche Komponente erst später voll 
entfaltete. Gleichwohl ermöglichten die großzügigen Dotationen Balduins I. (ab 
1108) dem Seligen Gerhard eine strategische Ausweitung des karitativen Netzes. 

Noch vor der formalen päpstlichen Bestätigung im Jahr 1113 wurden bedeutende 
Zweighospitäler in den europäischen Mittelmeerhäfen errichtet, unter anderem 
bei der Burg des Heiligen Ägidius (Saint-Gilles, Frankreich) sowie in den italieni-

schen Hafenstädten  

 
84 Vgl. DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 20 
85 Bildquelle: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a009.jpg  

http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a009.jpg


55 
 

 
Asti, 

Pisa, Bari, Otranto (Ydrontum), Tarent und Messina. 

Diese Gründungswelle folgte einer klaren logistischen Rationalität: Nachdem die 
Passage nach Jerusalem wieder gesichert war und die Pilgerströme massiv an-
stiegen, fungierten diese Häuser als präventive Versorgungsstationen. Durch die 
frühzeitige Behandlung kranker Pilger in Europa sollte eine Überlastung des 
Haupthospitals im Orden des Heiligen Johannes in Jerusalem vermieden wer-
den. Diese maritime Infrastruktur bildete somit das Rückgrat einer organisierten, 
grenzüberschreitenden Krankenpflege. 

Die päpstliche Konstituierung durch „Piae postulatio voluntatis“ (1113) 
Die Geburtsstunde der rechtlichen Souveränität 



56 
 

86Den entscheidenden Akt 
der kirchenrechtlichen 
Konsolidierung vollzog 
Papst Paschalis II. am 
15. Februar 1113. Mit der 
feierlichen Bulle „Piae pos-
tulatio voluntatis“ bestä-
tigte er die Hospitalge-
meinschaft als eigenstän-
dige Institution innerhalb 
der Kirche. 
Durch dieses wegwei-
sende Dekret übernahm 
der Heilige Stuhl das un-
mittelbare Protektorat 
über das Hospital in Jeru-
salem. Der Papst bestä-
tigte darin nicht nur die 
bereits bestehenden Er-
werbungen und Schen-

kungen des Ordens des Heiligen Johannes in Europa und Asien, sondern ge-
währte der Gemeinschaft auch das Privileg der Exemtion. Damit wurde das Hos-
pital der bischöflichen Jurisdiktion entzogen und direkt dem Papst unterstellt. 
Diese Bulle bildete das völkerrechtliche Fundament für die Souveränität des Or-
dens des Heiligen Johannes und besiegelte die Vision des Seligen Gerhard: Die 
Transformation einer lokalen Bruderschaft in einen universalen, päpstlich aner-
kannten Orden, dessen Wirkungskreis sich nun über die Grenzen des Heiligen 
Landes hinaus erstreckte. 

 
86 Bild: Treffen zwischen Papst Paschalis II. und König Philipp I. 1107. Buchmalerei in einer Handschrift 
der Grandes Chroniques de France (1461). Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/com-
mons/thumb/b/b8/Filip1Frr.jpg/250px-Filip1Frr.jpg  

https://de.wikipedia.org/wiki/Philipp_I._(Frankreich)
https://de.wikipedia.org/wiki/Grandes_Chroniques_de_France
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/b/b8/Filip1Frr.jpg/250px-Filip1Frr.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/b/b8/Filip1Frr.jpg/250px-Filip1Frr.jpg


57 
 

 

 

PÄPSTLICHE BULLE „Piae postulatio voluntatis“ 
vom 15. Februar 1113 



58 
 

Der Text (in deutscher Übersetzung87) lautet wie folgt: 

PAPST PASCHALIS II.  
AN SEINEN EHRWÜRDIGEN SOHN GERHARD 

Paschalis, Bischof, Diener der Diener Gottes, an sei-
nen ehrwürdigen Sohn Gerhard, Leiter und Vorste-
her des Xenodochiums zu Jerusalem, und seinen 
rechtmäßigen Nachfolgern für alle Zeiten. 

Deines frommen Willens Bitte soll nachstehend 
verwirklicht werden. Deine Liebe hat verlangt, dass 
das Xenodochium, das Du in der Stadt Jerusalem 
neben der Kirche des hl. Johannes des Täufers er-
richtet hast, durch die Autorität des Apostolischen Stuhles gefestigt und 
durch das Patrozinium88 des hl. Apostels Petrus begünstigt werde. Wir haben 
deshalb, erfreut durch Deine frommen Bestrebungen der Gastfreundschaft, 
Deine Bitte mit väterlicher Güte aufgenommen und genehmigen, dass jenes 
Gotteshaus, jenes Xenodochium, sowohl unter den Schutz des Apostolischen 
Stuhles als auch unter die Schutzherrschaft des hl. Petrus durch die Autorität 
der vorliegenden Urkunde auf immer gestellt werde.  

Wir ordnen an, dass also alles, was zur Befriedigung der Not der Pilger 
und der Armen, entweder in den Pfarreien und Gebieten der Kirche zu Jerusa-
lem oder anderer Kirchen, durch Deine inständige Sorge, für dieses Xenodo-
chium erworben worden ist, oder anderen gelingt auf rechtmäßige Weise zu 
erwerben, oder was von unseren ehrwürdigen Brüdern, den Bischöfen der Kir-
che zu Jerusalem abgetreten worden ist, sowohl Dir als auch Deinen Nach-
folgern, die sich der Pilger annehmen, auf immer in Ruhe und unge-
schmälert bewahrt bleibe.  

Ebenso bestätigen wir den Zehnten aller Einkünfte, die Ihr, wo immer auch, 
durch Eure Mühen und Sorgen sammelt, dass Ihr sie haben und besitzen sollt 
für Euer Xenodochium ohne Widerspruch der Bischöfe und der bischöflichen 
Diener.  

Wir bestimmen auch, dass Ihr Schenkungen, die Kirchenfürsten von ihren Ab-
gaben und Einkünften diesem Xenodochium überlassen, ungeschmälert haben 
sollt.  

Wenn Du, zurzeit Provisor und Propst dieses Ortes, einmal gestorben bist, so 
soll niemand, weder durch List noch Gewalt dort herausgestellt werden (als 
Nachfolger), wenn ihn nicht die Brüder dort nach göttlicher Vorschrift (Einge-
bung) erwählt und eingewiesen haben.  

Außerdem bestätigen wir für alle Zeit alle Stiftungen und Besitzungen, die die-
ses Xenodochium derzeit diesseits und jenseits des Meeres, sei es in Asien oder 
Europa entweder jetzt hat oder in Zukunft durch Gottes Freigiebigkeit erlangen 

 
87 Zitiert aus: https://www.orderofmalta.int/de/geschichte/die-bulle-pie-postulatio-voluntatis/ 
88 Der online Text übersetzt das lateinische „patrocinio“ mit “Patrozinium“. Gemeint ist (laut Google Trans-
late), dass das Xenodocheum durch die Schirmherrschaft des (Papstes als Nachfolger des) seligen Apos-
tels Petrus unterstützt werde.  

https://www.orderofmalta.int/de/geschichte/die-bulle-pie-postulatio-voluntatis/


59 
 

wird, Dir und Deinen Nachfolgern, die in frommen Eifer die Aufgaben der Gast-
freundschaft versehen. 

Im Anschluss daran bestimmen wir, dass es keinem Menschen erlaubt sein soll, 
dies Hospital verwegen zu gefährden (zu beunruhigen) oder seine Besitztümer 
wegzunehmen, oder weggenommene zurückzubehalten, zu mindern oder durch 
verwegene Schikanen zu plagen. Vielmehr soll das alles ungeschmälert erhalten 
bleiben für die, für deren Unterhalt und Lenkung es verliehen wurde, auch in 
Zukunft zu aller Gebrauch (Nutznießung). Wirklich sollen die Hospitäler und Ar-
menhäuser in den westlichen Gebieten, bei der Burg des hl. Egidius, bei Asti, 
Pisa, Bari, Otranto, Tarent, Messina, berühmt durch den Titel des Namens Jeru-
salem, in Deiner und Deiner Nachfolger Untertänigkeit und Verfügungsgewalt 
bleiben, so wie sie es heute sind. Das bestimmen wir für alle Ewigkeit.  

Sollte in Zukunft irgendeine kirchliche oder weltliche Person in Kenntnis dieser 
Ausfertigung unserer Verfügung verwegen versuchen, dagegen zu handeln, so 
soll sie, nachdem sie ein zweites und drittes Mal verwarnt worden ist, wenn sie 
nicht durch entsprechende Wiedergutmachung sich bemüht hat, der Würde ih-
rer Macht und Ehre entkleidet werden, sie soll wissen, dass sie bei hartnäckiger 
Unbußfertigkeit sich als Angeklagte vor Gottes Gericht befindet und dass sie 
verlustig geht des Allerheiligsten Leibes und Blutes unseres Herrn und Erlösers 
Jesus Christus und beim Jüngsten Gericht aufs strengste der Strafe anheimfällt. 
Allen aber, die an diesem Orte dem Recht dienen, sei der Friede unseres Herrn 
Jesus Christus, damit auch sie die Frucht der guten Tat genießen und beim 
strengen Richter einst die Belohnung ewigen Friedens finden. Amen. 

Ich, Paschalis, Bischof der Katholischen Kirche, habe unterschrieben 
Ich, Riccardo, Bischof von Albano, habe unterschrieben 
Ich, Landolfo, Erzbischof von Benevent, habe gelesen und unterschrieben 
Ich, Conone, Bischof der Kirche von Preneste, habe gelesen und unterschrieben 
Ich, Anastasio, Kardinalpriester des Sel. Clemente, habe unterschrieben 
Ich, Gregorio, Bischof von Terracina, habe gelesen und Unterschrieben 
Ich, Giovanni, Bischof von Mellito, habe gelesen und unterschrieben 
Ich, Romualdo, Kardinaldiakon der Römischen Kirche, habe unterschrieben 
Ich, Gregorio, Kardinalpriester des H. Crisogono, habe gelesen und unterschrie-
ben 

Geschrieben zu Benevent durch die Hand von Giovanni, Kardinal und Bibliothe-
kar der Heiligen Römischen Kirche, am 15. Februar im 1113ten Jahr nach der 
Fleischwerdung unseres Herren, im vierzehnten Jahr des Pontifikats von Papst 
Paschalis II. 

 



60 
 

 
Briefmarken des Malteserordens zur Erinnerung an die obige „Gründungsbulle“ 

 

Die kirchenamtliche Bedeutung der Bulle „Piae postulatio voluntatis“ kann kaum 
überschätzt werden. In diesem Dokument findet das Xenodochium zu Jerusalem 
mitsamt seinen Brüdern erstmals explizite Erwähnung in einem päpstlichen 
Schreiben. Besonders bedeutsam ist dabei die namentliche Nennung Gerhards, 
der in seiner Funktion als Leiter, Vorsteher, Provisor und Propst feierlich bestätigt 
wird. 

Über die bloße Anerkennung der personellen Struktur hinaus gewährte der Papst 
der Gemeinschaft entscheidende institutionelle Privilegien: 

• Aktives Wahlrecht: Der Gemeinschaft wurde das souveräne Recht zuer-
kannt, ihre Oberen nach dem Tod Gerhards aus den eigenen Reihen frei zu 
wählen und zu installieren. Dies sicherte die innere Autonomie des Ordens 
des Heiligen Johannes gegenüber externen Einflussnahmen. 

• Rechtspersönlichkeit: Erstmals wurde die Hospitalbruderschaft als un-
abhängige, selbstständige Gemeinschaft und damit als juristische Person 
anerkannt. 

• Vermögensfähigkeit: Infolge dieser Rechtspersönlichkeit erhielt der Or-
den des Heiligen Johannes die Befugnis, Güter, Immobilien und Einkünfte 
rechtmäßig zu besitzen und eigenverantwortlich darüber zu verfügen. 

Mit dieser päpstlichen Konstituierung war der Prozess der Emanzipation abge-
schlossen: Aus der einstigen klösterlichen Zweigstelle war eine universale, ei-
genständige Institution des Kirchenrechts erwachsen. 

 



61 
 

 

Papst Calixtus II. (1119 - 13.11.1124)  
bestätigte durch seine Bulle „Ad hoc nos“89  
vom 19. Juni 1119  
die Privilegien und Besitztümer des Hospitals  
und insbesondere die Bulle  
„Piae postulatio voluntatis“  
von Papst Paschalis II.  
 

Calixtus usw. an den ehrwürdigen Sohn Giraldo, Gründer und Propst des Xeno-
dochiums von Jerusalem, und an seine rechtmäßigen Nachfolger auf ewig. Aus 
diesem Grund sehen wir uns, durch die Fügung des Herrn, in den Dienst des 
Apostolischen Stuhls berufen, um seinen hilfesuchenden Söhnen bereitwillig 
beizustehen und ehrwürdige Stätten zu schützen, wie der Herr es uns anver-
traut hat. Darum, geliebt in Christus, Sohn Giraldo, Propst, bewegt von deiner 
frommen Gastfreundschaft, nehmen wir dein Anliegen gnädig an und teilen mit 
dir das von dir in Jerusalem, neben der Kirche des Heiligen Johannes des Täu-
fers, gegründete Xenodochium nach dem Vorbild des Vorgängers unseres 
Herrn, Papst Paschalis seligen Angedenkens, unter dem Schutz des Apostoli-
schen Stuhls. Wir bestätigen hiermit die Konzession unseres Bruders Pon-
tius, Bischof von Tripolis, die er, seinem Vorgänger Herbert folgend, eurem 
Xenodochium gewährte und durch ein handschriftliches Dokument, nämlich 
durch den Verfasser dieses Dekrets, festhielt. Dieser gewährte demselben Hos-
pital und euch und euren rechtmäßigen Nachfolgern, mit dem Rat und der 
Gunst des Berengarius, Bischofs von Orange, dem damaligen Legaten des 
Apostolischen Stuhls in jenen Gegenden, alle Zehnten des gesamten Landes, 
das Wilhelm von Rostagnus und nach ihm Pontius von Medenes besaßen, näm-
lich von der nach ihm benannten Burg des Gaucefred von Agolt bis nach Cala-
mon; Auch die Pfarrkirche mit Baptisterium, Friedhof, Opfergaben für Lebende 
und Verstorbene usw., alles, was zu einer Pfarrkirche gehört, und alle anderen 
Kirchen innerhalb der Grenzen des oben genannten Landes, das Pontius von 
Medenes gehörte, sowie alles Weitere, was der Kirche von Tripolis zusteht, un-
beschadet der Ehrfurcht und des Gehorsams des Bischofs gegenüber den 
Priestern, die der Prior des oben genannten Hospitals in den genannten Kir-
chen einsetzen wird. Ferner schenkte er demselben Hospital die Kirche St. Jo-
hannes des Täufers in Monte Peregrino mit allem, was dazu gehörte, sowie die 
Zehnten der Mühlen von Wilhelm Berald oder sogar die Zehnten aller Besitztü-
mer und Güter, die das genannte Haus damals im gesamten Bistum Tripolis 
besaß. Daher wurde die vom selben Bischof gemachte Konzession von unse-
rem seligen Vorgänger, Papst Paschalis, bestätigt. Und all dies dient der Unter-
stützung der Pilger und der Armen usw. 
(R) Ich, Calixtus, Bischof der katholischen Kirche, ss. (M).  
Gegeben zu St. Giles, von Chrysogonus, Diakon der Heiligen Römischen Kir-
che, am 19. Juni 1120 und im ersten Jahr des Pontifikats des Herrn Calixtus II.  
 

 

  

 
89 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 48. Text übersetzt mit Google Translate 



62 
 

Exkurs: Grabstätte und Reliquien des Seligen Gerhard 
Der Selige Gerhard verstarb am 3. September 1120. 

Der französische Ordenshistoriker 
 

 
Abt von Vertôt 

würdigt ihn in seinen Schriften wie folgt:  

„Die Hospitaliter verloren im Seligen Gerhard den Vater der Armen und Pilger. 
Dieser tugendhafte Mann, der ein hohes Alter erreicht hatte, entschlief in den Ar-

men seiner Brüder – nahezu ohne vorheriges Siechtum. Er fiel, wie wir sagen 
können, wie eine für die Ewigkeit reife Frucht.“ 

90  

 
90 Kupferstich wahrscheinlich aus der Zeit um 1740.  



63 
 

Sein Epitaph lautet laut Fulcher von Chartres: 

 

Hier ruht Gerhard, 
der demütigste Mann unter den Bewohnern des Ostens; 

ein Diener der Armen und ein gastfreundlicher Freund der Fremden. 
Von bescheidenem Auftreten, doch im Inneren von edlem Herzen. 

Das Ausmaß seiner Güte zeugt innerhalb dieser Mauern. 
In seinem Handeln war er vorausschauend und gewissenhaft. 

Er übernahm vielerlei Aufgaben verschiedenster Art; 
eifrig streckte er seine Arme in ferne Länder aus und sammelte von 

überall her die Mittel, um sein Volk zu ernähren. 

(Zitiert und übersetzt nach H.J.A. Sire:  
The Knights of Malta, Nachdruck New Haven und London 1994) 

 

Die ursprüngliche Grabstätte in Jerusalem 

Das Grab des Seligen Gerhard befand sich auf dem Gelände des Hospitals, 
höchstwahrscheinlich innerhalb der dortigen Kirche.

 

Erste Überführung der sterblichen Überreste  
nach Manosque (Frankreich) 

Zeitraum: nach 1187, jedoch vor 1283 

Die Gebeine des Seligen Gerhard scheinen nach dem Fall Jerusalems 1187 nach 
Europa überführt worden zu sein. Die genauen Umstände, wie die Reliquien nach 
Manosque gelangten, sind historisch noch nicht abschließend geklärt. 

Theodore Andrea Cook schreibt in „Old Provence“: 

„Im Jahr 1080 gründete ein Bürger aus Martigues namens Gerhard Tenque das 
Hospital des Heiligen Johannes in Jerusalem [...]; Gilbert der Gute, Ehemann der 
Gräfin Gerberge von der Provence, brachte zahlreiche Reliquien aus dem Heiligen 
Land mit, die später in den Kirchen von Arles und Umgebung verwahrt wurden.“ 

Es ist möglich, dass Gilbert der Gute die Reliquien des Seligen Gerhard nach Ma-
nosque brachte. Im Jahr 1283 wurde der Leichnam in einem kostbaren, mit 
Edelsteinen besetzten Silberschrein in der Hospitaliterkapelle von Manosque bei-
gesetzt, wo er bis zur Französischen Revolution verblieb. 

Msgr. François Ducaud-Bourget führt dazu in „The Spiritual Heritage of The So-
vereign Military Order of Malta“ (Vatikan 1958) aus: 



64 
 

„Zweifellos befanden sich seine Reliquien seit 1283 in Manosque – ab dem Zeit-
punkt der Einnahme Akkos durch die Mamelucken und der Reorganisation der 
Hospitaliter auf Zypern – bis zu ihrer Zerstörung während der Französischen Re-
volution.“ 

 

Überführung des Schädels nach Valletta (Malta) 

Auf Anordnung des Großmeisters Emmanuel Pinto wurde das Haupt des Seli-
gen Gerhard im Jahr 1749 nach Valletta auf Malta überführt. 

 

Zerstörung der Reliquien während der Französischen Revolution  
(1789–1799) 

Mehrere Quellen belegen, dass die in Manosque verbliebenen Reliquien während 
der Revolutionswirren zerstört wurden. Lediglich ein Oberarmknochen sowie 
ein Wirbel konnten offensichtlich gerettet werden. 

 

Sicherung der verbliebenen Reliquien in Martigues 

Nach der Bergung wurden der Oberarmknochen und der Wirbel in der Kirche von 
Martigues verwahrt. Zeitweise waren diese Überreste nach einer offiziellen In-
ventarisierung im dortigen Rathaus zu besichtigen. 

 

Heutige Standorte der Reliquien 

Nach derzeitigem Kenntnisstand des Autors werden die Reliquien des Seligen 
Gerhard an folgenden Orten verehrt: 

1. Martigues (Frankreich): 
a. Pfarrkirche St. Madelaine (Stadtteil L'Ile):  

Hier befindet sich die Reliquie des Oberarmknochens  
sowie ein weiteres Reliquiar (Inhalt vermutlich ein Wirbel). 

b. Kirche Saint Louis d'Anjou (Stadtteil Ferrières):  
Aufbewahrungsort einer Wirbelreliquie. 
 

2. Vitrolles (Frankreich): Reliquien in der Kirche Saint-Gérard. 
 

3. Rom (Italien): Ein Teil des Oberarmknochens aus Martigues wurde dem 
Großmagisterium des Malteserordens übergeben und wird in der dorti-
gen Kapelle verwahrt. 
 

4. Mandeni (Südafrika): Am 3. September 1996 schenkte das Großmagiste-
rium ein Fragment des Oberarmknochens der Blessed-Gérard-Kirche. Die 
Übergabe erfolgte durch den damaligen Großkomtur Frà Ludwig Hoffmann 
von Rumerstein. 
 

5. Ehreshoven (Deutschland): Ein weiteres Fragment des Oberarmknochens 
befindet sich in der Kapelle der Malteser Kommende. 



65 
 

6. Valletta (Malta): Der Schädel wird im Konvent der St. Ursula-Schwestern 
aufbewahrt. 
 

7. London (Großbritannien): Ein Schädelfragment  
wird im Großpriorat von England verwahrt. 
 

8. Sizilien (Italien): Weitere Schädelfragmente befinden sich in der Kirche der 
Hl. Odigitria (Caronia) sowie in der Kirche des Hl. Franziskus und der Hl. A-
gatha (Militello). 
 

9. Pisa (Italien): Eine Reliquie wird in der Dominikus-Kirche verehrt. 

 

 

Bilder: 

Der verbliebene Oberarmknochen (oder ein Teil davon)  
und Wirbel in Martigues. 

  

Der Autor besucht Martigues mit Malteser-Rittern und Damen aus Frankreich. 

  



66 
 

Oberarmreliquie des Seligen Gerhard in der Pfarrkirche Martigues  
(St.-Magdalenen-Kirche, Stadtteil L'Ile): 

 

 

 



67 
 

Ein weiteres Reliquiar in derselben Kirche (Inhalt unbekannt – Wirbel?) 

  

 

  



68 
 

Wirbelreliquie des Seligen Gerhard  
in der Kirche Saint Louis d'Anjou (Stadtteil Ferrières) 

     

 

  



69 
 

Ein weiteres Reliquiar in derselben Kirche  
(Inhalt unbekannt – sieht leer aus) 

 

Weitere Bilder:  

LES MARTEGAUX ETAIENT A SAINT MAXIMIN  
AVEC LES RELIQUES DU BIENHEUREUX GERARD TENQUE 

https://youtu.be/xe9Tbvd8B8s   
 

Reliquien in der Kirche Saint-Gérard in Vitrolles/Frankreich 

  
  

https://youtu.be/xe9Tbvd8B8s


70 
 

Ein Teil des Oberarmknochens 
aus Martigues wurde dem 
Großmagisterium des Malte-
serordens in Rom  
übergeben und wird dort  
in der Kapelle aufbewahrt. 
 



71 
 

Das Großmagisterium hat am 3. September 1996  
einen Teil seines Oberarmknochenfragments  

der Blessed Gérard’s Kirche in Mandeni/Südafrika geschenkt. 
 

      
Der Großkomtur des Malteserordens,  

Frà Ludwig Hoffmann von Rumerstein, übergibt die Reliquie 

   



72 
 

Das Großmagisterium hat einen weiteren Teil  
seines Oberarmknochenfragments der Kapelle der  

Malteser Kommende in Ehreshoven/Deutschland geschenkt. 

 
 

 

  



73 
 

Der Schädel im  
St. Ursulas Convent in Valletta/Malta 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

  

Berührungsreliquie: 
Leinenstoff, der an der Schädelreliquie 
des Seligen Gerhard im St. Ursula-Klos-
ter in Valletta/Malta berührt wurde.  



74 
 

Ein Schädelfragment des Seligen Gerhard  
wird im Großpriorat von England des Malteserordens  

in London/Großbritannien aufbewahrt. 

 

 
 

 



75 
 

Ein weiteres Schädelfragment des Seligen Gerhard  
wird in Sizilien/Italien aufbewahrt. 

Weitere Informationen unter  
http://www.carlomarullodicondojanni.net/Beato%20Gerardo.htm  

 

 

  
KIRCHE DER Hl. ODIGITRIA CARONIA 

http://www.carlomarullodicondojanni.net/Beato%20Gerardo.htm


76 
 

  

 

     
KIRCHE DES HL. FRANZISKUS UND DER HL. AGATHA DI MILITELLO 

 



77 
 

Eine Reliquie des Seligen Gerhard in der  
Dominikus Kirche in Pisa/Italien 

 

            
 

 
  



78 
 

4. Der Selige Raimund du Puy 
Autor der Ordensregel 

Großmeister von 1120 – 1158  

91 92 

  

 
91 Bildquelle: http://www.wdl.org/ 
92 Kupferstich von Laurent Cars (1699-1771) 

http://www.wdl.org/


79 
 

 
 Übersetzung: „RAIMUND DE PUY,  

ERSTER GROSSMEISTER DES HEILIGEN ORDENS VON JERUSALEM 
Raimund aus der alten und edlen Familie der Puy, aus dem Dauphiné, wurde 
im Jahr 1131 zum Rektor und ersten Meister gewählt. Er war der erste, der in 
Jerusalem ein Generalkapitel abhielt, in dem er die Versammlung der Spitals-
brüder in eine wahre religiöse Form brachte, die später von Gelasius und Calix-
tus II. bestätigt wurde. Er teilte die Brüder in drei Klassen ein: Ritter, Kapläne 
und Bedienstete. Nachdem er ihnen die Form des Mantels, der schwarz mit ei-
nem weißen Kreuz mit acht Spitzen war, vorgeschrieben hatte, gründete er die 
Miliz, damit sich seine Ritter nicht nur lobenswert um die Kranken kümmerten, 
sondern auch an den Expeditionen ins Heilige Land gegen die Ungläubigen teil-
nahmen, von denen er viele bemerkenswerte Siege errang. Er erhielt von Kö-
nig Roger von Sizilien besondere Privilegien und hatte die Ehre, dass ihm sein 
Orden von König Alfons von Aragon, der ohne Nachfolge starb, als Erbe dieses 
Königreichs hinterlassen wurde. Er war ein sehr tapferer Hauptmann und der 
klarste und berühmteste Meister, den sein Orden je hatte. Er starb im Jahr 
1160 in Jerusalem nach 29 Jahren als Meister und wird neben Gerard dem 
Rektor unter den Seligen des Ordens gezählt.“ 



80 
 

Der Orden des Heiligen Johannes wählte 1131 Raimund von Puy (Raimundus 
Puteanus) zum Nachfolger des Seligen Gerhard. 
Raimunds bleibendes Verdienst ist die Kodifizierung der Ordensregel, die hier als 
Hauptquelle für die Ausarbeitung des Themas dient. 
Unter seiner Leitung wurde der Orden des Heiligen Johannes nach dem Vorbild 
der Tempelritter in einen Ritterorden umgewandelt. 
Somit übernahm er neben karitativen auch militärische Aufgaben. 
Dies ist nicht verwunderlich, da bereits viele Ritter Mitglieder des Ordens waren. 
Die Sicherheit der Pilger auf ihrem Weg von und nach Jerusalem und in den Hos-
pitälern zu gewährleisten, war eine bloße Konsequenz ihres Ziels, sich um ihre 
Herren in jeder Hinsicht umfassend anzunehmen.. 

 
Verteidigung von Koilesyrien durch Raimund du Puy 

Gemälde von Édouard Cibot (1799–1877), 1844, im Auftrag von Louis-Philippe 
für das Historische Museum von Versailles93 

 
93 Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/65/Defense_de_la_Celesyrie_par_Ray-
mond_du_Puy_-_Edouard_Cibot_1844.jpg   

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/65/Defense_de_la_Celesyrie_par_Raymond_du_Puy_-_Edouard_Cibot_1844.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/65/Defense_de_la_Celesyrie_par_Raymond_du_Puy_-_Edouard_Cibot_1844.jpg


81 
 

 
Der König von Jerusalem, Fulko V. von Anjou  

(das Bild zeigt ihn bei seiner Hochzeit mit Königin Melisende am 2. Juni 112994), 

 
betraute Raimund du Puy im Jahr 1131   

mit der Verteidigung der Stadt Beerseba95, 

 
94 Königin Melisende heiratet Fulko von Anjou, Miniatur, Wilhelm von Tyrus, Geschichte der Eroberung Je-
rusalems. Gefunden in Tate, The Crusaders, Warriors of God, S. 71. Bildquelle: https://upload.wikime-
dia.org/wikipedia/commons/d/d2/Melisende_and_Fulk_of_Jerusalem.jpg  
95 Bild eines Freskos im Großmeisterpalast in Valletta / Malta,  
Foto: Quelle: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a035.jpg  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d2/Melisende_and_Fulk_of_Jerusalem.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d2/Melisende_and_Fulk_of_Jerusalem.jpg
http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a035.jpg


82 
 

 
mit der Grenzburg Beit Gibelin96  
(heute: Beit Guvrin / Bayt Jibrin)  

im Jahr 1136  und 

97 

 98 
und der Burg Krak des Chevaliers in 1142 . 

 
96 Foto: Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/46/Beit_Jibrin%2C_Pales-
tine%2C_1859-cropped.jpg  
97 Foto: Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/5/5a/Crac_des_chevaliers_sy-
ria.jpeg/1600px-Crac_des_chevaliers_syria.jpeg  
98 Foto: Kapelle: Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/c/c7/Cha-
pel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg/2560px-Chapel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/46/Beit_Jibrin%2C_Palestine%2C_1859-cropped.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/46/Beit_Jibrin%2C_Palestine%2C_1859-cropped.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/5/5a/Crac_des_chevaliers_syria.jpeg/1600px-Crac_des_chevaliers_syria.jpeg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/5/5a/Crac_des_chevaliers_syria.jpeg/1600px-Crac_des_chevaliers_syria.jpeg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/c/c7/Chapel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg/2560px-Chapel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/c/c7/Chapel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg/2560px-Chapel_of_Krak_des_Chevaliers_01.jpg


83 
 

 
Raimund du Puy bietet König Balduin II. von Jerusalem seine Dienste an. 

(Fresko im Großmeisterpalast in Valletta99) 

Das Bild zeigt einen Kupferstich 
von Raimund (Raymundus) vom Orden des 
Heiligen Johannes. 

Identität: Die lateinische Inschrift oben links 
identifiziert ihn als "Raymundus ordinis Ioha-
nitarum Magister electus" (Raimundus, er-
wählter Meister des Johanniterordens). Die 
Unterschrift unten rechts ist "Iohanser Nais-
ter", eine historische Schreibweise für Jo-
hannes Naister, was ebenfalls auf den Jo-
hanniterorden hinweist. 

• Historischer Kontext: Der begleitende Text beschreibt die Regelungen 
und die militärische Kleidung des Ordens unter König Balduin (vermutlich 
Balduin II. von Jerusalem). Es wird erwähnt, dass die Ritter geloben, das 
Heilige Land und Christen gegen Ungläubige mit Waffen zu verteidigen. 

• Kleidung des Ordens: Die Beschreibung im Text besagt, dass die Ritter 
militärische rote Kleidung mit einem weißen Kreuz darüber trugen. Im 
Krieg trugen sie eine rote Weste mit einem weißen Kreuz. 

• Ordenstracht: Auf dem Ärmel des im Stich dargestellten Mannes ist ein 
achteckiges weißes Kreuz (das Malteserkreuz) auf dunklem Grund zu se-
hen, was der Beschreibung im Text entspricht.100 

 
99 Foto: Quelle: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a013.jpg  
100 Bildanalyse durch Google KI am 22.1.2026 

http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a013.jpg


84 
 

  

Die Doppelrolle des Ordens des Hl. Johannes  
als Ritter- und Hospitalorden  
wird erstmals aktenkundig in einem  
päpstlichen Spendenaufruf  
vom 20. Februar 1131,  
dem Rundschreiben „Quam amabilis Deo“ 
von Papst Innozenz II. (1130 – 1143): 

Innozenz Bischof, den ehrwürdigen Brüdern, den Erzbischöfen, Bischöfen (usw.) 

Gruß und apostolischen Segen. Wie gottgefällig und hochgeehrt das Hospital 
zu Jerusalem (Xenodochium) ist, welche angenehme und schätzbare Unterkunft 
es den armen Pilgern bietet, das haben diejenigen zur Genüge erfahren, die, 
getrieben von innerer Frömmigkeit unter Gefahren zur See und Gefahren zu 
Land die hl. Stadt Jerusalem und das Grab des Herrn besuchen. Dort (im Hospi-
tal zu Jerusalem) werden nämlich die Armen und Elenden wieder zu Kräften ge-
bracht, den Kranken werden tausendfache Dienste der Nächstenliebe geleistet, 
und die durch mannigfache Mühen und Gefahren geschädigt sind, erhalten hier 
ihre alte Spannkraft wieder, und damit sie selbst die durch den Erdenwandel un-
seres Herrn Jesus Christ geheiligten Orte bereisen können, übernehmen es 
die Brüder dieses Hauses, stets bereit für ihre Brüder (die Pilger) ihr 
Leben einzusetzen, mit den zu diesem Zwecke ganz besonders ausge-
wählten und auf ihre Kosten unterhaltenen Knappen und Reittieren die 
Pilger vor den Angriffen der Ungläubigen sowohl auf dem Hinweg als 
bei der Rückkehr zu beschirmen. Das sind die Leute, durch welche Gott 
die morgenländische Kirche von dem Schmutze der Ungläubigen reinigt 
und die Feinde des christlichen Namens bekämpft. Und da zu einem so 
frommen und gottgefälligen Werk ihre eigenen Mittel nicht ausreichen, so appel-
lieren wir durch diese Bulle an Eure Mildtätigkeit, dass Ihr mit Eurem Überfluss 
der Not jener abhelft und die Euch anvertraute Herde mit Nachdruck ermahnt, 
in die Fraternität jener einzutreten und zum Unterhalt der Pilger und Bedürfti-
gen Kollekten zu veranstalten, wodurch zugleich die Vergebung der Sünden er-
wirkt wird. Dabei sollt Ihr wissen, dass wir dieses Haus der Hospitalität mit all 
seinem Zubehör in des hl. Petrus und Unsern Schutz genommen und darüber 
ihm ein urkundliches Zeugnis ausgestellt haben. Wer also von seinem, ihm von 
Gott verliehenen Vermögen diesen Brüdern beisteht und als Genosse in ihre 
Fraternität eintritt, auch jährlich ihnen ein Gewisses zahlt, dem verleihen wir 
aus dem Gnadenschatz der Apostel Petrus und Paulus einen einwöchentlichen 
Ablass. Kraft apostolischer Machtvollkommenheit setzen wir ferner aus Hoch-
achtung gegen dieses verehrungswürdige Haus fest, dass diejenigen, welche die 
Fraternität desselben angenommen haben, wenn zufällig die Kirchen, zu denen 
sie gehören, zur Zeit ihres Todesfalls mit dem Interdikt belegt sein sollten, ein 
kirchliches Begräbnis genießen sollen, vorausgesetzt, dass sie nicht selbst ex-
kommuniziert und persönlich mit dem Bann belegt sind! Auch soll den Genossen 
der Fraternität, denen die Prälaten die Beerdigung bei ihren Kirchen nicht ge-
statten wollen, gestattet sein, falls sie nicht persönlich exkommuniziert sind, an 
den Gräbern derselben dargebrachte Opfergaben ohne irgendwelche Einsprache 
behalten zu dürfen, gleich denen, die für die anderen daselbst Ruhenden 



85 
 

dargebracht werden. Dabei sollen diejenigen, welche in die Fraternität aufneh-
men und die Kollekten sammeln, in des hl. Petrus und Unseren besonderen 
Schutz genommen werden, unbeachtet der Rechte ihrer Vorgesetzten. Kommen 
die mit dieser Einsammlung beauftragten Brüder in irgend eine Stadt, Burg oder 
Dorfschaft, die vielleicht unter dem Interdikt steht, so sollen zur Feier ihrer fro-
hen Ankunft einmal im Jahre die Kirchen geöffnet und der Gottesdienst mit Aus-
schluss der Exkommunizierten zelebriert werden. Zur Erhöhung ihres Verdiens-
tes befehlen wir Euch, dass ihr diese Satzung Euren Pfarrkindern durch beson-
dere Schreiben mitteilen lasst; wir verordnen auch, dass, wenn einige Eurer 
Kleriker den Brüdern des genannten Hospitals mit Erlaubnis ihres geistlichen 
Vorgesetzten freiwillig und umsonst ein oder zwei Jahre lang dienen wollen, sie 
nicht daran gehindert werden sollen, auch ihre Benefizien und Einkünfte nicht 
verlieren dürfen. 

 

Gegeben zu Chalons am 20. Februar, in der achten Indiktion, im ersten Jahre 
des Pontifikats des Papstes Innozenz II. 

Zitiert aus: WIENAND, a.a.O., S. 606, Nr. 3 

 

Der Aufruf des Papstes, der Fraternität/Bruderschaft beizutreten, bezieht sich 
nicht auf den Orden selbst oder die Bruderschaft des Heiligen Johannes, aus der 
der Orden hervorgegangen ist, sondern auf ein neues Institut, ähnlich dem zeit-
genössischen Dritten Orden des Heiligen Franziskus oder den Benediktinerobla-
ten. Diese Bruderschaft ist eine Gemeinschaft aller, die den Orden durch Gebete 
und finanzielle Spenden sozusagen als Fördermitglieder unterstützen möchten. 
Kurz nach seiner Wahl zum Großmeister schreibt Raimund du Puy um 1121  an 
die Bischöfe und Prälaten über diese Bruderschaft: „Da ich nach dem Tod von 
Herrn Gerhard zum Diener der Armen Christi geworden bin“, bittet er darum, 
ihre Almosen weiterzugeben, „damit sie an den Wohltaten und Gebeten teilhaben 
können, die ihren Ursprung in Jerusalem haben … Doch diejenigen, die unserer 
Bruderschaft beigetreten sind oder ihr in Zukunft beitreten werden, sind sich der 
Barmherzigkeit Gottes so sicher, als hätten sie selbst in Jerusalem gekämpft. Sie 
werden die Krone der Rechtfertigung empfangen.“ 

Papst Innozenz II. bestätigte 1135  die dem Orden von seinen Vorgängern ge-
währten Privilegien: 

Innozenz (II.) (usw.) (wünscht seinem) in Christus geliebten Sohn Raymund 
im Pilgerhaus zu Jerusalem und seinen Nachfolgern, die nach kanonischem 
Recht eingesetzt sein werden. (Heil) auf ewig. Wir bekennen, dass wir durch 
Fügung des Herrn mit der Bestimmung zum Dienste des Heiligen Stuhles be-
stellt worden sind, dass wir seine Söhne, wenn sie um Hilfe flehen, wirksam 
unterstützen und die heiligen Orte, wie der Herr sie gegeben hat, schützen sol-
len. Deswegen, im Herrn geliebter Sohn, Präpositus Raymund, greifen wir, an-
geregt durch deinen frommen Eifer für die Hospitäler, deine Bitte mit schuldi-
gem Wohlwollen auf und stellen das Pilgerhaus, das von deinen Vorgängern in 
der Stadt Jerusalem neben der Kirche des seligen Johannes des Täufers einge-
richtet worden ist, unter den sicheren Schutz des Apostolischen Stuhles, nach 
dem Vorbild unserer Vorgänger heiligen Angedenkens, der römischen Päpste 
Paschalis, Calixtus und Honorius. Wir setzen nämlich fest, dass alles das, was, 



86 
 

um die Bedürfnisse der Pilger und Armen zu stillen, in den Pfarreien der Kirche 
Jerusalem sowohl als auch in denen anderer Kirchen und in den Bethäusern 
der Gemeinden aufgrund der emsigen Bemühungen deines Vorgängers seligen 
Andenkens Gerhardus und deiner eigenen für dieses Pilgerhaus erworben oder 
von irgendwelchen gläubigen Männern geschenkt worden ist, was in Zukunft, 
so Gott will, geschenkt oder auf andere rechtschaffene Weise erworben wird 
und was von den ehrwürdigen Brüdern des Bischofssitzes von Jerusalem abge-
treten worden ist, unbehelligt und ganz bewahrt bleibe, sowohl für dich, ge-
liebter Sohn, Propst Raymund, als auch für deine Nachfolger und für die Brü-
der, die dort Sorge tragen für die Pilger. Wir bestimmen auch, dass die Schen-
kungen, die die frommen Fürsten aus Abgaben und Steuern diesem Pilgerhaus 
zuerkannt haben, als rechtskräftig gelten sollen. Wir bestätigen außerdem die 
Pilger- und Armenhäuser im Abendland, in der Nähe der Burg des heiligen 
Aegidius, bei Asti, Pisa, Bari, Otranto, Tarent, Messina, die berühmt sind durch 
den Namen Jerusalem, ferner alle Ehren und Besitzungen, die euer Pilgerhaus 
diesseits und jenseits des Meeres in Asien oder in Europa gegenwärtig schon 
hat oder in Zukunft mit Hilfe des Herrn erlangen kann, und zwar dir wie deinen 
Nachfolgern, die sich im Bemühen für die Hospitäler hervortun, und durch 
euch diesem Pilgerhaus für alle Zeiten, und wir ordnen an, dass all das unter 
dem Schutz und der Verfassung des Römischen Stuhles verbleiben soll. Über-
dies verordnen wir, dass ihr den zehnten Teil eurer Früchte, wo immer ihr sie 
bei euren Einnahmen sammelt, ohne Einspruch der Bischöfe oder der bischöfli-
chen Beamten für euer Pilgerhaus behalten und besitzen dürft. Wir setzen fest, 
dass kein Bischof in den euch unterstellten Kirchen die Strafe des Interdikts 
oder der Exkommunikation verkünden darf. Wenn jedoch ein allgemeines In-
terdikt in einer Stadt oder an einem anderen Ort verkündet worden ist, sollt 
ihr, allerdings unter Ausschluss der Laien und bei verschlossenen Türen und 
ohne Schlagen der (Glocken) Zeichen, die göttlichen Geheimnisse feiern dür-
fen. Nach deinem Tod, der du jetzt Präpositus dieses Ortes bist, oder nach 
dem Tod eines deiner Nachfolger, soll keiner dort Vorsteher werden durch List 
des Erschleichens oder mit Gewalt, nur derjenige, den die Brüder nach dem 
Willen Gottes für die Wahl vorgesehen haben. Also setzen wir fest, dass es 
überhaupt niemandem erlaubt sein soll, dieses Pilgerhaus ohne weiteres in Un-
ordnung zu bringen oder seinen Besitz zu entwenden, entwendeten Besitz zu-
rückzuhalten, zu drohen oder es mit unbesonnenen Belästigungen heimzusu-
chen, sondern dass alles von dem unangetastet bleibt, für dessen Erhaltung 
und Führung es bestimmt ist, in jeder Hinsicht für alle Zukunft. Wenn nun ir-
gendein Geistlicher oder Laie wagen sollte, obwohl er diese Urkunde mit unse-
rer Bestimmung kennt, gegen sie zu handeln, so soll er zwei oder drei Mal ver-
mahnt werden. Wenn er seine Schuld nicht zu entsprechender Zufriedenstel-
lung korrigiert, soll er der Würde seines Amtes und seiner Ehre verlustig gehen 
und anerkennen, dass er nach göttlichem Urteil eines Verbrechens schuldig ist 
und soll vom heiligsten Fleisch und Blut Gottes und unseres Herrn Jesus Chris-
tus ferngehalten und in einer letzten Untersuchung einer scharfen Strafe un-
terzogen werden. Mit allen, die diesem Orte seine Rechte wahren, sei der 
Friede unseres Herrn Jesus Christus, auf dass sie hienieden die Frucht der gu-
ten Tat in Empfang nehmen und bei dem gestrengen Richter den Lohn des 
ewigen Friedens finden. Amen, amen, amen .. 

Zitiert aus: WIENAND, a.a.O., S. 607, Nr. 4 
 



87 
 

Am 7. Februar 1137 bestärkte Innozenz II. den Hospitalmeister Raimund in sei-
nen Aufgaben, stellte den Orden unter seinen Schutz und gewährte ihm weitere 
Privilegien: 

Innozenz II. (usw.) wünscht dem geliebten Sohn Raymund, dem Meister des 
Pilgerhauses der heiligen Stadt Jerusalem, und seinen Brüdern, den gegenwär-
tigen wie den zukünftigen, (Heil) auf ewig. Die Religion des christlichen Glau-
bens glaubt in frommer Weise und bekennt in Wahrheit, dass unser Herr und 
Heiland Jesus Christus, obwohl er reich an allem war, für uns arm geworden 
ist. Deswegen verspricht er auch denjenigen, die ihm nacheifern, den Preis 
entsprechenden Trostes. ,Selig', sagt er, ,die ihr arm seid, denn euer ist das 
Himmelreich.' Und derselbe Vater der Waisen und Hort der Armen spricht im 
Evangelium, in dem er uns zu Gastfreundschaft und guten Werken ermahnt: , 
Was ihr dem geringsten meiner Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.' Er 
hat auch, um die außergewöhnliche Güte solcher Menschlichkeit zu zeigen, 
versichert, dass er selbst für einen Becher kalten Wassers den Lohn zahlen 
werde. Und wir, denen es vom aufgetragenen Amt her zukommt, für die, die 
nah und fern sind, mit väterlicher Liebe zu sorgen, sehen euer Opfer mit dem 
schuldigem Wohlwollen an und nehmen, wie ihr es verlangt, das Hospitalhaus 
der heiligen Stadt Jerusalem unter den Schutz des hl. Petrus und sichern die 
Personen und Sachen, die dazu gehören, durch das Privileg des Apostolischen 
Stuhles. Wir setzen fest dass alle Besitzungen, alle Güter, die dieser Ort ge-
genwärtig nach weltlichem und kanonischem Recht besitzt oder in Zukunft 
durch Schenkung der Päpste, Freigebigkeit der Könige und Fürsten, Opfer der 
Gläubigen oder auf andere rechtmäßige Weise, so Gott will, erwerben kann, in 
alle Ewigkeit sicher sei und ungeschmälert verbleibe. . . 
 
Es folgt die Bestimmung, dass denjenigen, welche das Hospital unterstützen, 
der Erlass eines Siebentels ihrer Sündenstrafen zuteilwird. Im Falle eines In-
terdiktes haben die Hospitäler das Recht kirchlichen Begräbnisses. Sie können 
die unter Interdikt stehenden Kirchen einmal im Jahr öffnen, dort Gottesdienst 
halten und sammeln. 

Zitiert aus: WIENAND, a.a.O., S. 609, Nr. 5 
 

 

Um 1140  appellierte Innozenz II. an die gesamte Kirche, den Orden bei seinen 
Aufgaben zu unterstützen: 

Innozenz II. (usw.) wünscht den ehrwürdigen Brüdern, den Erzbischöfen, Bi-
schöfen, Äbten und allen Vorstehern der Kirchen, an die diese Urkunde ge-
langt, Heil .. . (usw.). Wie Gott wohlgefällig und den Menschen ein vereh-
rungswürdiger Ort ist, welche angenehme und nützliche Herberge das Pilger-
haus von Jerusalem den Pilgern und Armen bietet, das erkennen immer wieder 
jene, die durch mannigfaltige Gefahren zu Wasser und zu Land, von frommer 
Verehrung angespornt, die Heilige Stadt Jerusalem und das Grab des Herrn 
besuchen. Dort nämlich werden die Bedürftigen und Armen versorgt, auf viel-
fältige Weise den Kranken die Dienste der Menschlichkeit erwiesen und die 
durch mancherlei Strapazen und Gefahren Ermüdeten nach besten Kräften ge-
stärkt. Dort sorgen in frommer Weise und sorgfältig die Diener, die die Brüder 
des Hauses zu diesem Zweck speziell abgestellt haben und, wenn es die 
Zweckmäßigkeit verlangt, auf eigene Kosten unterhalten, dafür, dass diejeni-
gen, die zu den heiligen Orten, die durch die leib liehe Anwesenheit unseres 



88 
 

Herrn Jesus Christus geweiht worden sind, sicher gehen können. Weil nun den 
Brüdern zu einem so ungeheuren Aufwand die Mittel nicht hinreichen, ermah-
nen wir eure mildtätige Liebe durch apostolisches Schreiben im Herrn, dass ihr 
von eurem Überfluss ihren Mangel ausgleicht und das euch anvertraute Volk 
mit häufigen Ermahnungen auffordert, zur Tilgung ihrer Sündenschuld ihre 
Brüderschaft anzunehmen und zur Unterstützung der Pilger Sammlungen zu 
veranstalten, wohl wissend, dass wir das Hospital mit allem, was dazu gehört, 
unter den Schutz des Heiligen Petrus genommen und durch unsere schriftliche 
Urkunde gesichert haben ... 
 
Es folgen die Privilegien für den Fall des Interdikts wie im Text der Urkunde 
des gleichen Papstes an den Ordensmeister Raymund vom 7.2.1137. 
 

Zitiert aus: WIENAND, a.a.O., S. 609, Nr. 6 
 

 

King (ein englischer Historiker des Ordens) berichtet, dass „die Ritter des Hospi-
tals schon lange vor dem Tod Raimund du Puys in England fest etabliert waren 
und ihnen 1140 Shingay101 in Cambridgeshire zugesprochen worden sein soll … 
Mitte des 12. Jahrhunderts … wurde Land in Clerkenwell102 geschenkt, auf dem 
das Großpriorat, der Hauptsitz des Ordens in England, errichtet wurde.“ 

Es war Papst Anastasius IV. (1153–1154),  
der dem Orden  
in seiner Bulle 
„Christianae fidei 
religio“ das Recht 
verlieh, Priester auf-
zunehmen und völlig 
unabhängig von der 
bischöflichen Jurisdik-
tion zu sein. Das 
heißt, der Orden war 
von da an direkt dem 
Papst unterstellt. 

Daher begann man, die Ordensmitglieder in drei 
Klassen zu unterteilen:  
die Priester, die Ritter und die „dienenden Brüder“. 

 
 

Anastasius, Bischof und Diener des Herrn, an seinen geliebten Sohn Raimund, 
den Rektor des Hospitals in Jerusalem, und an seine Brüder, die gegenwärtigen 
und zukünftigen, die für immer geistliches Leben, Gesundheit und den päpstli-
chen Segen erhalten. Die christliche Kirche glaubt fest daran und bekennt 
aufrichtig, dass Jesus Christus, unser Herr, zwar reich an allem war, aber um 
unseretwillen arm wurde. Deshalb verspricht er denen, die ihm nachfolgen, den 

 
101 https://en.wikipedia.org/wiki/Shingay  
102 https://en.wikipedia.org/wiki/Clerkenwell  

https://en.wikipedia.org/wiki/Shingay
https://en.wikipedia.org/wiki/Clerkenwell


89 
 

Lohn des Trostes: „Selig sind die Armen, denn ihnen gehört das Himmelreich.“ 
Wie der Vater der Waisen und der Retter der Armen, der uns zu Gastfreund-
schaft und Großzügigkeit ermahnt, sagt das Evangelium: „Was ihr für einen 
meiner letzten Brüder getan habt, das habt ihr für mich getan.“ Und um die 
Vollkommenheit dieser Tugend weiter zu demonstrieren, versichert er uns, dass 
er uns sogar für einen Becher kaltes Wasser belohnen wird. Wir jedoch, deren 
Pflicht es ist, den Menschen in Nah und Fern väterliche Fürsorge zukommen zu 
lassen, nehmen euch in eurer Hingabe an und gewähren ihnen unsere Gunst in 
dem, worum sie uns bitten. Und dem Beispiel unserer Vorgänger folgend – In-
nozenz, Coelestin, Lucius, Eugenius und aller römischen Päpste seligen Anden-
kens – nehmen wir den Schutz des heiligen Petrus vom Hospital und die Zu-
flucht in der heiligen Stadt Jerusalem an und schützen jegliches Eigentum mit 
den Privilegien des Heiligen Stuhls. 

Wir verfügen, dass alle Güter und Besitztümer, die das Hospital zur Unterstüt-
zung der Bedürfnisse der Pilger und der Armen in den Pfarreien der Kirchen von 
Jerusalem oder anderer Kirchen erwirbt oder für die sorgfältige Versorgung der 
Armen erwirbt oder von irgendjemandem gespendet werden, sowie künftige Zu-
wendungen von Königen und Fürsten, die aus Gottes Gnade gewährt werden, 
oder auf andere Weise erworbene Güter; Was auch immer die ehrwürdigen Brü-
der des Jerusalemer Bischofssitzes den Priestern der Kirche rechtmäßig für euch 
oder eure Nachfolger sowie für die Brüder, die sich um die Pilger kümmern, ge-
spendet haben, so verfügen Wir, dass all dieses (Eigentum) friedlich und voll-
ständig dem Orden zugewiesen wird. 

Sollte dem Heiligen Haus zur Ehre Gottes ein Grundstück übergeben worden 
sein, dürft ihr dort Gebäude errichten, Kirchen errichten und Friedhöfe entspre-
chend den Bedürfnissen der dort lebenden Menschen anlegen, bis nahegelegene 
Abteien diese Aufgabe übernehmen können. Sobald die euch zugesprochenen 
Ländereien rechtmäßig vergeben sind, dürft ihr hier Kapellen gründen und 
Friedhöfe anlegen, um den Bedürfnissen der Pilger und der Brüder, die an eu-
rem Tisch speisen, gerecht zu werden. Wir verfügen außerdem, dass die Nach-
folger eurer Bruderschaft, unbeschadet der Meister, unter Unserem Schutz und 
dem des Heiligen Petrus bleiben und, wohin sie auch auf Erden reisen, Frieden 
bringen sollen. 

Wir haben außerdem verfügt, dass jedem, der Eurer Bruderschaft beigetreten 
ist, im Falle, dass der Kirche, der er angehört, die Durchführung von Gottes-
diensten untersagt ist, und im Falle seines Todes die kirchliche Beerdigung nicht 
verweigert werden darf, bis er namentlich exkommuniziert wurde. 

Falls einer der von Euch gesandten Brüder, die die oben genannte Bruderschaft 
oder das Konzil empfangen sollen, in einer Stadt oder einem Dorf ankommt und 
dort Gottesdienste verboten sind und dieser Ort die Ehre Gottes des Allmächti-
gen nicht verdient, muss die Kirche einmal jährlich nach der glücklichen Ankunft 
der Brüder geöffnet werden. Wenn sich die Exkommunizierten abwenden, muss 
der Gottesdienst abgehalten werden. 

Und bis Euer gesamtes Vermögen für die Unterstützung von Pilgern und Armen 
oder für andere Zwecke ausgegeben ist, verfügen Wir, dass kein Laie oder 
Geistlicher auch nur daran denken soll, Kirchenzehnten zu erpressen oder die 
Früchte Eurer Arbeit zu ernten. Wir verfügen, dass es selbst Bischöfen nicht ge-
stattet sein wird, Interdikte, Suspendierungen oder Exkommunikationen gegen, 



90 
 

die Euch anvertrauten Kirchen zu verhängen. Sollte jedoch über diese Orte ein 
allgemeines Interdikt verhängt werden, dürfen Gottesdienste diskret, hinter 
verschlossenen Türen und ohne Glockengeläut abgehalten werden, bis die be-
treffende Kirche ausdrücklich exkommuniziert wird. 

Damit es euch nicht an der Fülle des Heils und der Fürsorge für eure Seelen 
mangelt und damit das Sakrament der Kirche und die Gottesdienste für euch 
und die Armen Christi problemlos organisiert werden können, verfügen Wir, 
dass ihr Geistliche und Priester, gleich woher sie kommen, für euch aufneh-
men dürft, sofern ihr ihre Reinheit und ihren geistlichen Rang nachweist und 
euch durch Briefe und übereinstimmende Zeugenaussagen besser über sie in-
formiert. Ihr könnt sie sowohl in euren Hauptinstitutionen als auch in anderen 
notwendigen Einrichtungen behalten, sofern sie keinen Bezirken oder Diözesen 
verpflichtet sind und den Dienst des Ordens nicht schädigen wollen. 

Und sollte der Bischof euch nicht einen Geistlichen geben wollen, habt ihr den-
noch das Recht, ihn aufzunehmen und zu behalten, ungeachtet der Autorität 
der Heiligen Römischen Kirche. Diese Amtsträger dürfen niemandem außerhalb 
eures Ordens unterstellt sein, mit Ausnahme des Papstes. 

Wir sind außerdem verpflichtet, euch zu bekleiden mit der Vollmacht, freie Laien 
ohne Einwände in eure Gesellschaft für die Armen aufzunehmen. 

Wir verbieten euch, eure Brüder, die eurer Gesellschaft beigetreten sind, von ihr 
aufgenommen wurden, Gelübde abgelegt und Ordensgewänder angelegt haben, 
in die Welt zurückzugeben. Es wäre falsch, wenn jemand, nachdem er das Ge-
lübde abgelegt, das Kreuz des Allerhöchsten gefunden und Ordensgewänder an-
gelegt hat, diese aufgibt. 

Und niemand sollte ohne vorherige Zustimmung der Brüder oder des Abtes die-
ses Klosters in ein großes oder kleines Kloster ziehen. Wenn die Brüder ihn 
nicht aufnehmen wollen, sollte der Bruder nicht ziehen, selbst wenn er die Er-
laubnis dazu erhalten hat. Weder ein Laie noch ein Geistlicher sollte die Voll-
macht erteilen, Brüder aufzunehmen oder zu behalten. 

Die Weihe von Altären oder Basiliken (eine Basilika ist eine mittelalterliche 
christliche Kirche, meist kreuzförmig – Anmerkung des Übersetzers), die Ordi-
nation von Priestern, die in den heiligen Stand versetzt wurden, und andere 
kirchliche Sakramente liegen in der Verantwortung des Bischofs der Diözese. 
Vorausgesetzt natürlich, dass er katholisch ist, die Ansichten des Apostolischen 
Stuhls teilt und ihm wohlgesinnt ist, muss er Ihnen die beschriebenen Sakra-
mente ohne Einwände gewähren. Andernfalls steht es Ihnen frei, nach eigenem 
Ermessen einen anderen katholischen Bischof, der von unserer Autorität unwi-
derlegbar unterstützt wird, um die Erfüllung Ihrer Bitte zu bitten. 

Und im Falle des Todes des Leiters und Direktors soll niemand dieses Amt durch 
Betrug, List oder Gewalt übernehmen, sondern nur jemand, der von den Brü-
dern nach dem Willen Gottes ausgewählt wird. 

Darüber hinaus sichern wir Ihnen die Ämter und das Eigentum hier und in Über-
see, in Asien und Europa, die das Krankenhaus rechtmäßig besitzt oder auf 
rechtmäßige Weise erwerben kann, damit durch Ihre Bemühungen Fortschritte 
im Krankenhausgeschäft erzielt werden können. Niemand soll so töricht sein, 
die oben genannten Arbeiten zu stören, das Eigentum der Krankenhäuser zu 
beschlagnahmen oder gestohlenes Eigentum aus den Krankenhäusern 



91 
 

einzubehalten, um sie zu schwächen oder durch Gewalt zu stören. Und alles, 
was für euch und zu eurer Unterstützung gegeben wurde, soll unversehrt und 
sicher bewahrt werden, und euch soll auch in Zukunft alles zu jedem beliebigen 
Zweck gegeben werden, unter gebührendem Respekt vor der Autorität des 
Apostolischen Stuhls und der kirchlichen Gerechtigkeit des Bischofs der Diözese. 

Und wer in Zukunft, ob Geistlicher oder Laie, dieses Gesetz von uns kennt und 
versucht, es nach der dritten Mahnung rücksichtslos zu verletzen, soll, bis er 
den Schaden vollständig wiedergutgemacht hat, seiner Macht und seines Amtes 
enthoben und aller Selbstachtung beraubt werden. Er soll wissen, dass er für 
das begangene Verbrechen der göttlichen Gerechtigkeit unterworfen ist, und er 
soll vom heiligen Leib und Blut unseres Herrn, Gottes und Erlösers Jesus Chris-
tus exkommuniziert und schließlich persönlicher Rache ausgesetzt werden. 
Doch allen, die dieses Gesetz einhalten, möge der Friede unseres Herrn Jesus 
Christus zuteilwerden, wenn sie die Früchte ihrer guten Taten ernten, und möge 
ihnen beim himmlischen Gericht ewiger Frieden zuteilwerden. Amen, amen, 
amen. 

Gegeben im Lateran von Roland, Priester der Heiligen Römischen Kirche, an den 
Kanzler, am 21. Oktober, in der dritten Proklamation, im Jahr 1154 nach der 
Auferstehung unseres Herrn, im zweiten Jahr des Pontifikats von Papst A-
nastasius IV.103 

 

Die ersten Niederlassungen und Ordenshäuser (Kommenden) entstanden in 
der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts infolge von Schenkungen an den Orden nach 
dem Ende des 2. Kreuzzugs (1147-1149), an dem eine größere Zahl deutscher 
Fürsten und Ritter teilgenommen hatten, aus Dankbarkeit, weil viele als Kranke 
oder Verwundete von den Johannitern/Maltesern gesund gepflegt worden waren. 

• 1154  ist die erste deutsche Ordensgemeinschaft in Duisburg/Rheinland104 
urkundlich erwähnt,  

• 1156 die erste in Österreich in Mailberg105. 
• 1156 bestätigt Kaiser Friedrich I. Barbarossa dem Orden  

alle Besitzungen in Österreich und im ganzen Deutschen Reich. 
• 1158 folgt die erste Gemeinschaft in Böhmen (heute Tschechien) in 

Prag106.  
• 1160 erhält der Orden Kirche und Gut in Werben107 an der Elbe in 

Deutschland geschenkt, das zum Mutterhaus der Ballei Brandenburg wird.  
• 1165 gelangt der Orden nach Antworskov108 in Dänemark.  

 
103 Quelle: http://smhospital.ru/history.php?razdel=hist_1154bulla,  
Mit Google Übersetzer ins Deutsche übersetzt. Dieselbe Bulle zitiert WIENAND, a.a.O., S. 610, Nr. 7 
104 https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden  
& https://de.wikipedia.org/wiki/Johanniterkommende_Duisburg  
105 https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden  
& https://www.malteserorden.at/ueber-uns/wirtschaftsbetriebe/  
106 https://de.wikipedia.org/wiki/St._Maria_unter_der_Kette#:~:text=5%20Einzelnachweise-,Ge-
schichte,somit%20eine%20eigene%20Gerichtsbarkeit%20zustand.  
107 https://de.wikipedia.org/wiki/Geschichte_des_Johanniterordens  
108 https://en.wikipedia.org/wiki/Antvorskov  

http://smhospital.ru/history.php?razdel=hist_1154bulla
https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden
https://de.wikipedia.org/wiki/Johanniterkommende_Duisburg
https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden
https://www.malteserorden.at/ueber-uns/wirtschaftsbetriebe/
https://de.wikipedia.org/wiki/St._Maria_unter_der_Kette#:%7E:text=5%20Einzelnachweise-,Geschichte,somit%20eine%20eigene%20Gerichtsbarkeit%20zustand
https://de.wikipedia.org/wiki/St._Maria_unter_der_Kette#:%7E:text=5%20Einzelnachweise-,Geschichte,somit%20eine%20eigene%20Gerichtsbarkeit%20zustand
https://de.wikipedia.org/wiki/Geschichte_des_Johanniterordens
https://en.wikipedia.org/wiki/Antvorskov


92 
 

• Gleichzeitig werden die Gemeinschaften Esztergom (Ungarn) und 
Poznań109 (Polen) erwähnt. 

 

„Raimund führte auch das Große Siegel des Ordens ein, die bleierne Bulla, die 
mit einigen Modifikationen vom 12. Jahrhundert bis 1798 in Gebrauch blieb. Bis 
1278, als Nicholas de Lorgne eine separate Conventual-Bulla einführte, gab es 
keinen Unterschied zwischen dem Siegel des Großmeisters und dem des Ordens. 
Das allgemeine Design des Siegels zeigte auf der Vorderseite den Großmeister, 
der im Gebet vor dem Patriarchen Kreuz kniete. Dieses Bild wurde üblicherweise 
von den heiligen Buchstaben Alpha und Omega begleitet, die auf die Wiederkunft 
Christi hinwiesen. Das zentrale Bild war von einer Legende mit dem Namen des 
Meisters umgeben, gefolgt von der offiziellen Bezeichnung CVSTOS.110“ 

 
Bleisiegel von Raimund du Puy111 

 
109 https://regionwielkopolska.pl/de/artykuly-dzieje-wielkopolski/maltanczycy-nad-warta/  
110 Zitiert  und übersetzt ins Deutsche aus: https://en.wikipedia.org/wiki/Raymond_du_Puy, das wiederum 
Museum of the Order of St John (14 October 2015). "Seals of the Grand Masters" zitiert. 
111 Dieses Exemplar wurde von Sebastian Freiherr von Bechtolsheim entdeckt und ist heute im Besitz der 
Deutschen Assoziation des Malteserordens. 

https://regionwielkopolska.pl/de/artykuly-dzieje-wielkopolski/maltanczycy-nad-warta/
https://en.wikipedia.org/wiki/Raymond_du_Puy
https://museumstjohn.org.uk/seals-of-the-grand-masters/


93 
 

 

Das Siegel von Raimundus du Puy. Es wurde unter den Mauern von Norwich Cas-
tle gefunden. Auf der Vorderseite kniet der Kustos vor einem Patriarchalkreuz, 
die Legende lautet „+ Raimundus Custos Hospitalis Hierusalem“. Die Rückseite 
zeigt eine Kirche mit drei Kuppeln, die zweifellos die Grabeskirche darstellen soll. 
Die untere Hälfte zeigt das Innere mit dem Grab Jesu. Am oberen Ende befindet 
sich ein Kreuz, darüber eine Lampe und am unteren Ende vermutlich ein schwin-
gendes Weihrauchfass. Die Legende lautet „+ Hospitale De Hierusalem“. Die 
„drei Kuppeln“ sind in Wirklichkeit die vereinfachte Darstellung Jerusalems aus 
dem Siegel des Königreichs Jerusalem, sie repräsentieren den Felsendom, die 
Grabeskirche und den Davidsturm.112 

 

Als Raimund du Puy im Jahr 1160  starb, war er über achtzig Jahre alt. 

 
Wieder ist es Vertôt , 
der ihn lobt, indem er erklärt: „Die 
Hospitaliter und alle lateinischen 
Christen des Ostens, die Zeugen 
seiner Tugenden waren, verehrten 
ihn schon im Vorfeld seiner Heilig-
sprechung als einen der Seligen, 
ein Titel, der ihm von der Nachwelt 
bestätigt wurde.“  

 
112 Text Quelle: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Seal_of_Raymond_du_Puy.jpg  
Bildquelle: https://archive.org/details/knightsofmaltaor00port/page/n423/mode/1up bearbeitet. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Seal_of_Raymond_du_Puy.jpg
https://archive.org/details/knightsofmaltaor00port/page/n423/mode/1up


94 
 

5. Die weitere Entwicklung  
des Ordens des Hl. Johannes  

in Jerusalem 

a. Großmeister Frà Auger de Balben  
(1160 – 1162) 

 
113  

  
 

 
113 Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


95 
 

Nach dem Tod von Raimund du Puy wurde Frà Auger de Balben (in den Quel-
len auch als Otogerius, Augerius Balbensis oder Rogerus Balben geführt) durch 
Akklamation vom gesamten Generalkapitel des Ordens zum Nachfolger gewählt. 

Er stammte mutmaßlich aus der Zunge der Provence und war, wie sein direk-
ter Nachfolger, ein erfahrener französischer Ritter aus der Dauphiné. 

Frà Auger de Balben wirkte während seiner kurzen Amtszeit äußerst erfolgreich 
als Friedensstifter in Kirche und Staat. Seine historischen Verdienste liegen vor 
allem in zwei diplomatischen Leistungen: 

 

1. Kirchliche Einheit: Er 
vereinte den Klerus in 
Palästina in der Unter-
stützung von Papst Ale-
xander III.  gegen 
den Gegenpapst Viktor 
IV. (Oktavian) und si-
cherte so die Loyalität 
der Kreuzfahrerstaaten 
gegenüber dem recht-
mäßigen Pontifex. 
 

2. Staatsdiplomatie: Nach dem kinderlosen Tod von König Balduin III. ver-
hinderte er durch seine Intervention einen drohenden Bürgerkrieg. Er sta-
bilisierte die Thronfolge für Balduins Bruder, Amalrich I., gegen den Wider-
stand anderer Thronanwärter. 

In die Regierungszeit von Frà Auger de Balben und seiner beiden unmittelbaren 
Nachfolger (der Zeitraum zwischen 1160 und 1170) fällt zudem die bedeutende 
Expansion des Ordens in Spanien. 

Frà Auger de Balben verstarb im Jahr 1162 in Jerusalem und wurde dort beige-
setzt. Sein Nachfolger im Amt des Großmeisters wurde Arnaud de Comps. 

 

 
[Papst Alexander III. empfängt einen Boten] 



96 
 

b. Großmeister Frà Arnaud de Comps 
(1162 – 1163) 

 
114 

 

  
 

 
114 Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


97 
 

 
 

 

 

Nach dem Tod von Auger de Balben im Jahr 1162 wurde Frà Arnaud de 
Comps (in den Quellen auch als Arnaldo, Arnoldus Compensis oder Arnoldus 
Compeniensis geführt) zum vierten Großmeister des Ordens vom Hospital des 
Heiligen Johannes zu Jerusalem gewählt. 

Herkunft und Wahl 
Arnaud stammte aus der angesehenen Adelsfamilie von Comps-sur-Artuby, die 
in der Provence und der Dauphiné über erheblichen Einfluss verfügte. Wie sein 
Vorgänger war auch Arnaud bereits in fortgeschrittenem Alter, als er das höchste 
Amt des Ordens übernahm. Seine Wahl unterstreicht die damalige Tendenz des 
Ordenskapitels, erfahrene und bewährte Ritter aus dem französischen Kernland 
an die Spitze zu berufen. 

Amtszeit und Wirken 
Aufgrund seiner kurzen Regierungszeit blieb Arnaud de Comps kaum Raum für 
tiefgreifende strukturelle Reformen innerhalb des Ordens. Dennoch setzte er 
strategische Akzente in der Verteidigungspolitik: 

• Sicherung der Grenzen: Unter seiner Führung wurde die Präsenz der Jo-
hanniter in den gefährdeten Grenzgebieten des Königreichs Jerusalem 
verstärkt. 

• Verteidigung gegen die Sa-
razenen: Er legte besonderen 
Wert auf den Schutz der Au-
ßenposten, die regelmäßig 
zum Ziel von Überfällen der 
Sarazenen wurden. 

Tod und Nachfolge 
Die Quellenlage zu seinem Todesda-
tum variiert leicht; er verstarb jedoch 
bereits kurz nach seinem Amtsan-
tritt115, spätestens im Januar 1163 
(einige Quellen nennen den Januar 
1164) 116. Trotz der Kürze seiner 
Amtszeit wird er in der offiziellen 
Zählung als vierter Großmeister ge-
führt. Sein Nachfolger wurde Gilbert 
d’Assailly. 

  

 
115 https://de.wikipedia.org/wiki/Arnaud_de_Comps 
116 http://www.teutonic.altervista.org/G/011.html  

https://de.wikipedia.org/wiki/Arnaud_de_Comps
http://www.teutonic.altervista.org/G/011.html


98 
 

 

c. Großmeister Frà Gilbert d'Assaily 
(1163 – 1170) 

 
117 
 

 

  

 
117 [Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


99 
 

Herkunft und Aufstieg 
Frà Gilbert d’Assailly (auch d’Assalit, d’Assilan oder lateinisch Gilbertus Assalien-
sis) wurde 1163 zum fünften Großmeister des Ordens gewählt. Er entstammte 
einer angesehenen Adelsfamilie aus dem Languedoc. Bereits seit 1146 diente 
er als einer der Vögte des Ordens in Syrien und verfügte über umfassende Erfah-
rung in der Levante. Manche Quellen bezeichnen ihn fälschlich als gebürtigen Ty-
rier (aus Tyros), was jedoch vermutlich auf seine jahrzehntelange Dienstzeit im 
Osten zurückzuführen ist. 

Die Militarisierung des Ordens 
Gilbert gilt als der erste der großen „Militärmeister“. Unter seiner Ägide schritt 
die Umwandlung des Hospitals in einen Ritterorden so rasch voran, dass der Or-
den des Heiligen Johannes den Templern innerhalb weniger Jahre militärisch 
ebenbürtig war. Zur Sicherung der Grenzen des Königreichs Jerusalem erwarb 
der Orden unter seiner Führung strategisch bedeutende Festungen, darunter  

 

die Burg Belvoir118 (Kawkab al-Hawa) im Jahr 1168 sowie den Stütz-
punkt Bet Sche’an. 

Der Ägyptenfeldzug und das finanzielle Debakel 
Als enger Verbündeter von König Amalrich I. von Jerusalem unterstützte Gil-
bert dessen Ambitionen zur Eroberung Ägyptens. 1168 führte er die Ordenstrup-
pen bei der Eroberung der Stadt Pelusium an. Der Feldzug endete jedoch 1169 
in einem katastrophalen Misserfolg. Neben dem Prestigeverlust hinterließ das 
Unternehmen den Orden in einer prekären finanziellen Lage: Gilbert hatte zur Fi-
nanzierung horrende Summen geliehen (Quellen nennen bis zu 200.000 

 
118 Foto: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1a/Belvoir_fortress.JPG  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1a/Belvoir_fortress.JPG


100 
 

Dukaten), was den Orden an den Rand des Ruins trieb. Dieser Druck zwang ihn 
schließlich im Jahr 1170 (einige Quellen nennen 1169) zum Rücktritt. 

Kontrastierende Perspektiven: Giacomo Bosio 
Während viele Historiker Gilberts Amtszeit aufgrund der Verschuldung kritisch 
bewerten, zeichnet der Ordenschronist Giacomo Bosio119 ein deutlich positive-
res Bild. Bosio betont Gilberts geistliche Strenge und interpretiert den Erwerb 
von Festungen wie Belvoir als weitsichtige Strategie, die das Überleben der 
Kreuzfahrerstaaten gegen Nur ad-Din erst ermöglichte. Für Bosio war Gilberts 
Rücktritt kein bloßes Scheitern, sondern ein Akt der Demut, um den inneren 
Frieden des Ordens zu wahren. 

Tragisches Ende 
Nach seinem Ausscheiden aus dem Amt zog sich Gilbert zunächst 
als Einsiedler nach Frankreich zurück. Im Jahr 1183 folgte er einer 
Einladung des englischen Königs  Heinrich II. Während der Über-
fahrt nach England ereilte ihn ein tragisches Schicksal: Sein Schiff 
sank im Ärmelkanal vor Dieppe, wobei Gilbert d'Assailly mit der ge-
samten Besatzung ertrank120. 

 

Zusammenfassung 

Die Ära Gilbert d’Assailly markiert den endgültigen Übergang des Hospitals von 
einer rein karitativen Bruder-
schaft zu einem Ritterorden von 
europäischem Rang. Ob als ver-
schwenderischer Visionär oder als 
strategischer Begründer der mili-
tärischen Macht des Ordens des 
Heiligen Johannes bleibt eine der 
prägendsten Figuren der Frühge-
schichte. 

 

  

 
119 BOSIO, a.a.O. 
120 http://www.teutonic.altervista.org/G/012.html 

http://www.teutonic.altervista.org/G/012.html


101 
 

d. Großmeister Frà Gaston de Murols 
(1170 – 1172) 

121  

  
 

 
121 Bildquelle: http://www.wdl.org/ 

http://www.wdl.org/


102 
 

Nach der erzwungenen Amtsniederlegung Gilbert 
d’Assaillys wurde im Jahr 1170 Frà Gaston de 
Murols (in den Quellen auch als Cas-
tus, Casto oder Gastus geführt) zum sechsten 
Großmeister gewählt. Gaston stammte aus einem 
Adelsgeschlecht der Auvergne und bekleidete zu-
vor das Amt des Schatzmeisters des Ordens. 

Seine Wahl erfolgte in einer turbulenten Phase und 
wurde zunächst nur von einem Teil der Ordensritter 
anerkannt. Eine Fraktion von Dissidenten schloss 
sich stattdessen der Autorität eines gewissen 
Rostang an. Diese Spaltung blieb jedoch folgenlos, 
da Gaston bereits 1172 verstarb123. Aufgrund sei-
ner kurzen Regierungszeit konnte er keine nennenswerten Reformen innerhalb 
des Ordens des Heiligen Johannes umsetzen. 

Ein bedeutendes Zeugnis aus seiner Amtszeit stammt von dem Pilger Theo-
derich von Würzburg124, der das Hospital in Jerusalem 1172 besuchte125. In 
seinem Reisebericht beschreibt er die Einrichtung als einen prachtvollen Palast 
mit über tausend Betten, dessen Hingabe bei der Versorgung von Kranken und 
Armen selbst die Möglichkeiten mächtiger Könige übertraf. 

Der Pilger „Theoderich“ aus Würzburg126 berichtet 1172 in seinem „Führer durch 
das Heilige Land“ im Teil I, Kapitel XIII, über das Hospital des Heiligen Johannes 
des Täufers in Jerusalem: 

  

 
122 Zitiert aus: „Theoderich: Reiseführer durch das Heilige Land“. Übersetzt von Aubrey Stewart. New 
York 2 1986 
 
123  https://de.wikipedia.org/wiki/Gaston_de_Murols) 
124 http://www.teutonic.altervista.org/G/013.html  
125 http://www.teutonic.altervista.org/G/013.html  
126 Theoderich könnte ein Mönch von Hirsau gewesen sein. 

 
[Siegel des  

Großmeisters Murols] 

Und hier, an der Südseite der Kirche (des Heili-
gen Grabes), steht die Kirche und das Hospital 
des Heiligen Johannes des Täufers. Niemand 
kann einem anderen glaubhaft erzählen, wie 
schön ihre Gebäude sind, wie reichlich sie mit 
Zimmern, Betten und anderem Material für Arme 
und Kranke ausgestattet ist, wie reich sie an Mit-
teln ist, die Armen zu erfrischen, und wie hin-
gebungsvoll sie sich um den Unterhalt der 
Bedürftigen bemüht, es sei denn, er hat die 
Gelegenheit, es mit eigenen Augen zu sehen. 
Tatsächlich gingen wir durch diesen Palast und 
konnten auf keinen Fall feststellen, wie viele 
Kranke dort lagen; aber wir sahen, dass die Bet-
ten über tausend zählten. Nicht jeder der mäch-
tigsten Könige und Despoten könnte so viele 
Menschen versorgen, wie dieses Haus täglich 
versorgt.122 

https://de.wikipedia.org/wiki/Gaston_de_Murols
http://www.teutonic.altervista.org/G/013.html
http://www.teutonic.altervista.org/G/013.html
http://www.schwarzaufweiss.de/Schwarzwald/hirsau.htm


103 
 

e. Großmeister Frà Jobert von Syrien 
(1173 – 1177) 

127 
 

  
 

 
127 Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


104 
 

 

Nach dem Tod Gastons wurde Frà Jobert (auch Joubert oder Josberto) zum sieb-
ten Großmeister gewählt. Sein Beiname „von Syrien“ verweist darauf, dass er 
bereits in der Levante geboren wurde, was ihm eine besondere Vertrautheit mit 
der politischen Lage vor Ort verlieh. 

Politische Bedeutung und Regentschaft 

Jobert genoss das uneingeschränkte Vertrauen des Königshauses von Jerusalem. 
Als König Amalrich I. 1172 nach Konstantinopel reiste, ernannte er Jobert zum 
Regenten des Königreichs und zum Vormund des minderjährigen Thronfolgers 
Balduin IV. In dieser Rolle bewies er großes Geschick, indem er unter anderem 
Überfälle durch Mleh von Armenien zurückschlug und das Königreich gegen die 
Bedrohung durch Saladin sicherte. 

Karitative Reformen und Statuten 

Besondere historische Bedeutung erlangte Jobert durch die Weiterentwicklung 
der ordenseigenen Statuten, die den Dienst am Nächsten betonten: 

• Das Privileg des Weißbrots: Im Generalkapitel von 1176 wurde festge-
legt, dass Kranke im Hospital Anrecht auf hochwertiges Weißbrot hatten. 
Zur Sicherung der Produktion wurden dem Orden spezifische Ländereien 
(Casales) zugewiesen. 

• Religiöses Leben: Das Generalkapitel von 1177 erließ die „Gebräuche der 
Kirche des Hospitals“, welche das gottesdienstliche Verhalten der Brü-
der und das Gedenken an Verstorbene präzisierten. 

Militärische Expansion 

 



105 
 

Unter Joberts Führung erwarb der Orden die strategisch bedeutsame Burg Mar-
gat (Qalʿat al-Marqab). Der Orden des Heiligen Johannes baute sie zu einer der-
art massiven Festung aus, dass Saladin von einem direkten Angriff absah. 

Jobert von Syrien verstarb im Oktober 1177. Sein Nachfolger wurde Roger de 
Moulins. 

 

  



106 
 

f. Großmeister Frà Roger de Moulins 
(1177 – 1187) 

 
128 

  
 

 
128 Bildquelle: http://www.wdl.org/ 

http://www.wdl.org/


107 
 

Nach dem Tod Joberts wurde mit Frà Roger de Moulins (auch Desmou-
lins oder Rugerio Moulins) erneut ein erfahrener normannischer Ritter zum ach-
ten Großmeister gewählt. Seine Amtszeit markiert die endgültige Transformation 
des Hospitals in einen militärischen Ritterorden, aber auch den schmerzlichen 
Verlust Jerusalems. 

Zwischen militärischer Pflicht und hospitalitärer Tradition 
Unter Rogers Führung nahm die Militarisierung des 
Ordens derart zu, dass Papst Alexander III.  
zwischen 1178 und 1180 die Bulle Piam admo-
dum erließ. Darin ermahnte er den Großmeister, die 
„heiligen Sitten und Gebräuche“ seiner Vorgänger zu 
bewahren. Die Waffenbrüder sollten ihre Schwerter 
nur zur Verteidigung des Landes oder des Kreuzes 
führen; die Fürsorge für die Armen dürfe niemals ge-
schmälert werden. 

Dies veranlasste Papst Alexander III. (1159-
1181), die Bulle " Piam admodum " (datiert zwi-

schen 1178 und 1180) zu erlassen , um Frà Roger zu ermahnen ... 

… die heiligen Sitten und Gebräuche seines verstorbenen Vorgängers mit aller 
Kraft zu bewahren... Die Brüder sollen ihre Waffen nur dann anfassen, wenn ein 
allgemeiner Aufruf zur Landesverteidigung oder zur Belagerung einer Burg der 
Ungläubigen unter dem Zeichen des Kreuzes erfolgt. Die Fürsorge für die Ar-
men darf dadurch in keiner Weise gemindert werden. 

 

 
Kaiser Friedrich Barbarossa unterwirft sich 1177 in Venedig  

Papst Alexander III.129 

  

 
129 Fresko von Spinello Aretino, um 1400,  
Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/0a/B_alexander_III2.jpg  

https://de.wikipedia.org/wiki/Spinello_Aretino
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/0a/B_alexander_III2.jpg


108 
 

 

Exkurs Friedrich I. Barbarossa 
Kaiser des Heiligen Römischen Reiches 1155–1190 

 

 
 
Ein starker und charismatischer Herrscher, der in 
Deutschland für Ordnung sorgte, obwohl es ihm nur 
begrenzt gelang, die kaiserliche Kontrolle in Italien 
wiederherzustellen. 1188 beschloss er, den Dritten 
Kreuzzug anzuführen, ertrank jedoch in einem Fluss in 
Kilikien, bevor er Palästina erreichte.130 

 
130aus: Hallam, Elizabeth (Hrsg.): Chronicles of the Crusades. London 1989  
Bild: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/5/53/Barbarossa.jpg 

 

 



109 
 

 
Kaiser Friedrich Barbarossa und Heinrich der Löwe in Chiavenna 1176  

(Philipp Foltz)131 
 
  

 
131 Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1b/Philipp_Foltz_Barba-
rossa_und_Heinrich_der_L%C3%B6we_in_Chiavenna.jpg  

 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1b/Philipp_Foltz_Barbarossa_und_Heinrich_der_L%C3%B6we_in_Chiavenna.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/1b/Philipp_Foltz_Barbarossa_und_Heinrich_der_L%C3%B6we_in_Chiavenna.jpg


110 
 

Die Statuten von 1182: Ein rechtlicher Wendepunkt 
Am 14. März 1182 erließ das Generalkapitel unter Roger de Moulins neue Statu-
ten, die den Orden formaljuristisch als religiös-militärischen Orden festigten: 

• Medizinische Neuerung: Erstmals wurden fest angestellte Ärzte und 
Chirurgen in das Personal des Ordens aufgenommen. 

• Militärische Verankerung: Die „Waffenbrüder“ wurden erstmals explizit 
in einem normativen Text erwähnt. 

• Karitative Kodifizierung: Die Statuten verpflichteten den Orden zur täg-
lichen Versorgung von dreißig Armen, wöchentlichen Almosen und der 
Aufnahme schwangerer Frauen sowie verwaister Kinder. 

• Liturgie: Es wurde festgelegt, dass die Bahren verstorbener Brüder mit 
einem roten Tuch mit weißem Kreuz bedeckt werden – ein Symbol, das 
bis heute Bestand hat. 

Diplomatie und Expansion 
1184 bereiste Roger zusammen mit dem Patriarchen Heraclius und dem Temp-
ler-Großmeister Arnold von Toroga Europa, um Unterstützung für das bedrängte 
Königreich Jerusalem zu suchen. Dabei festigte er die Präsenz der Johanniter in 
England, Frankreich und Deutschland. Die päpstliche Bulle Quanto per gratiam 
Dei (22. August 1185) unterstrich den Status des Ordens als universelle karita-
tive Institution. 

Der Untergang  
und die Schlacht von Hattin  
Die politische Lage spitzte sich unter 
der Herrschaft von Guido von Lusig-
nan zu. Roger de Moulins fiel bereits 
am 1. Mai 1187 in der Schlacht von 
Cresson132 , als er einer muslimi-
schen Übermacht unter Saladins Sohn 
al-Afdal entgegentrat. 

Wenig später, am 4. Juli 1187, wurde 
das christliche Heer in der Schlacht 
von Hattin vernichtet. Unter den Ge-
fangenen befanden sich 230 Hospital- 
und Templerritter. Da sie sich weiger-
ten, ihrem Glauben abzuschwören, er-
litten sie an den Hängen der Hörner 
von Hattin das Martyrium. 

 
132 Bild: Quelle Bibliothèque Nationale FR. 5594 Fol. 197, Sebastian Mamerot, Les Passages fait Outre-
mer, vers 1490, circa 1474. Jean Colombe  (1430–1493). Das Kunstwerk stammt aus der Chroniques de 
France ou de St Denis, einer französischen Handschrift aus dem späten 15. Jahrhundert. Bildquelle: 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/76/Battle_of_Cresson.jpg/330px-
Battle_of_Cresson.jpg  

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/76/Battle_of_Cresson.jpg/330px-Battle_of_Cresson.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/7/76/Battle_of_Cresson.jpg/330px-Battle_of_Cresson.jpg


111 
 

 Die Briefmarke wurde 1987 von der Ha-
schemitischen Königsfamilie von Jorda-
nien zum Gedenken an den 800. Jahrestag 
der Schlacht bei Hattin (1187-1987) her-
ausgegeben. Die Marke zeigt Saladin, den 
muslimischen Anführer der Schlacht, und 
den Felsendom in Jerusalem.  
 

Die syrische Briefmarke  zeigt Saladin 
(Salah ad-Din). Er war ab 1171 Sultan 
von Ägypten und ab 1174 Herrscher 
von Syrien (Damaskus). Saladin ero-
berte am 2. Oktober 1187 Jerusalem 
von den Christen zurück. Er ist in der islamischen Welt als Sieger über die Kreuz-
ritter verehrt. 133 

Das Gemälde134 zeigt den König 
des Königreichs Jerusalem, 
Guido von Lusignan (Regie-
rungszeit 1186–1192), bei sei-
ner Kapitulation vor Saladin 
nach seiner Niederlage in der 
Schlacht von Hattin am 4. Juli 
1187. 

Der Sieg Saladins in der 
Schlacht von Hattin war von ent-
scheidender Bedeutung, da er 
drei Monate später zur muslimi-
schen Rückeroberung Jerusa-
lems führte. 

Das Ende der Ära Jerusalem 
Nach dem Fall der Heiligen Stadt 
am 2. Oktober 1187 musste der Orden Jerusalem verlassen.  

Der Zeitraum unserer Betrachtung endet mit Saladins Einzug in Jerusalem  
am 2. Oktober 1187. 

 
133 Bildquelle: https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-
6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-
7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-
clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scon-
tent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9U-
KeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019  
134 Bildquelle: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a116.jpg  

https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
https://scontent.fdur7-1.fna.fbcdn.net/v/t39.30808-6/489769640_1096059969231153_8140600957488440703_n.jpg?_nc_cat=102&ccb=1-7&_nc_sid=833d8c&_nc_ohc=A8kSlYWvErQQ7kNvwF0duDK&_nc_oc=Adk06-clkwxPxeP5zkrjS9z62jpdv6tOBQgHsMPTcXs1HM21Cxdsu_suyibtKc3pOjY&_nc_zt=23&_nc_ht=scontent.fdur7-1.fna&_nc_gid=Kc78vxbJNniJelKe4N0HjA&oh=00_Afuw5vD1S4mPjxp9NS9UKeyGQN_jWUsPrUpZUhJNKakrOg&oe=698AB019
http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a116.jpg


112 
 

 1187: Auszug der Chris-
ten und des Ordens des Hei-
ligen Johannes aus Jerusa-
lem (Fresko im Großmeis-
terpalast in Valletta)135 

Saladin, der die karitative 
Arbeit des Ordens des Heili-
gen Johannes respektierte, 
gestattete ihnen jedoch, 
den Krankenhausbetrieb 
noch ein Jahr lang fortzu-
führen. Das Gelände des 
Hospitals ist seither als Mu-
ristan (kurdisch/persisch 
für „Hospital“) bekannt. Der 
Orden verlegte seinen Sitz 
zunächst nach Margat. Da-
mit endete das erste ruhm-
reiche Kapitel des Ordens 

des Heiligen Johannes in der Stadt ihrer Gründung.  

Die Ruinen von Santa Maria Latina in Jerusalem waren für lange Zeit stumme 
Zeugen dieser Ära. 

136 

 
135 Bild: http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a032.jpg  
136 Aus: GIBSON, Shimon: CHAPTER 2: THE CRUSADER CHURCH BENEATH THE CHURCH OF THE RE-
DEEMER IN NINETEENTH-CENTURY HISTORIC PHOTOGRAPHS. Das nördliche Ende der Christian Street 

http://www.teutonic.altervista.org/G/img/a032.jpg


113 
 

137 

Das Hospital wurde später zerstört. Nur wenige Ruinen von Santa Maria La-
tina sind noch traurige Zeugen einer großen Vergangenheit. 

  

 
vom Dach des Mediterranean Hotels an seinem zweiten Standort. Beachten Sie, dass die Omariah-Mo-
schee (vor dem Minarett von Sidna Omar) noch im Bau ist und keine Kuppel besitzt (siehe Onne/Wahr-
man 1985: Abb. 17–18). Francis Frith, April 1860 (Quelle: Gibson Picture Archive) 
137 Die 1873–74 an der Ostseite des Muristan südlich des Gebäudekomplexes mit der Kirche St. Maria La-
tina und ihrem südlichen Kreuzgang freigelegten Gewölbe. (Cecil V. Shadbolt, 1888  
(Quelle: Gibson Picture Archive) 



114 
 

6. Die Wiederbelebung der Hospitalität im Heiligen Land 

Der Orden des Heiligen Johannes ist heute wieder präsent durch 

a. Das Hospital der Heiligen Familie in Betlehem138 

 
Hôpital de la Sainte Famille 

Bethlehem 

 

 
138 https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)  

https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)


115 
 

Das Hospital wurde 1882 von den Barmherzi-
gen Schwestern (Rue du Bac) eröffnet und 
bis 1985 betrieben, als diese sich an Graf 
Pierredon vom Malteserorden wandten, um 
ihn mit der Übernahme oder Schließung des 
Hospitales zu beauftragen. Der Malteserorden 
übernahm Leitung, Verwaltung und Finanzen, 
wandelte es jedoch in ein Entbindungs-Hospi-
tal um. Das erste Baby wurde am 26. Februar 
1990 geboren. Herr Mohan erzählte dem Au-
tor dieser Arbeit bei seinem Besuch dort im 
Jahr 1994, dass der Malteserorden fünf Jahre 
gebraucht habe, um das Hospital mit 28 Bet-
ten fertigzustellen. Es wurde am 26. Februar 
1990 eröffnet und seitdem sind dort über 
6000 Babys geboren worden. Die Mütter zah-
len eine Gebühr von 550,00 Schekel pro Ent-
bindung und bleiben nach der Geburt drei 
Tage lang dort. Die Kosten pro Entbindung 
belaufen sich auf 1.500,00 Schekel. Die Pati-
enten kommen hauptsächlich aus Bethlehem, 

Bejara und der Gegend um Hebron. Neben der stationären Versorgung bietet das 
Hospital sechs Sprechstunden pro Woche an, und die Patienten zahlen 20-25 
Schekel pro Besuch. Die Betriebskosten (1994) betrugen 1,2 Millionen, der Fehl-
betrag 600.000,00, der je zur Hälfte von der französischen Assoziation des Mal-
teserordens und von verschiedenen anderen nationalen Assoziationen des Or-
dens getragen wird. Zum Vergleich: Medical Aid zahlt 3.000,00 Schekel für eine 
Entbindung in einem israelischen Hospital. 

Geplant ist eine Erweiterung des Hospitales um fünf Einzelzimmer, eine Intensiv-
station und einen zweiten Operationssaal. 

 
Das Labor  



116 
 

 

Wikipedia139 schreibt: 

„Das Krankenhaus wird 
seit 1990 vom Malteseror-
den betrieben. Die ober-
halb der Geburtskirche in 
Bethlehem liegende Klinik 
bietet eine medizinische 
Versorgung für die Bevöl-
kerung, vor allem aber ist 
sie mit ca. 3.500 jährli-
chen Geburten die 
größte gynäkologische und 
geburtshilfliche Klinik der Region und steht Schwangeren jeder Nationalität und 
Konfession offen. Mit einer mobilen Einheit wird zudem in den Wüstendörfern 
des Westjordanlandes eine medizinische Betreuung für Schwangere sicherge-
stellt. Die Kapazität des Krankenhauses wurde auf 63 Betten erweitert, und ein 
neues Stockwerk mit Kreißsaal sowie einer größeren Neugeborenen-Intensivsta-
tion wurde eingeweiht. Es wurde eine Diabetes-Klinik für Schwangere eröffnet, 
die kostenlose Versorgung bietet. Zudem wurde mit einer Spende der belgischen 
Regierung eine neue Kinder- und Neugeborenenstation eingerichtet.[2][3] 

Seit 2016 besteht eine Kooperationsvereinbarung mit dem Kinderkrankenhaus 
„Bambino Gesù“ des Heiligen Stuhls in Rom.[4]“ 

  

 
139 https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)  

https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden
https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden
https://de.wikipedia.org/wiki/Geburtskirche
https://de.wikipedia.org/wiki/Gyn%C3%A4kologie
https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)#cite_note-:0-2
https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)#cite_note-:1-3
https://de.wikipedia.org/wiki/Heiliger_Stuhl
https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)#cite_note-4
https://de.wikipedia.org/wiki/Krankenhaus_der_Heiligen_Familie_(Bethlehem)


117 
 

b. Die St. John Augenklinik in Jerusalem140 

Die Hospitalität des Ordens des Hl. Johannes wurde 1882 in Jerusalem wiederbe-
lebt, als der Höchst Ehrwürdige Orden des Heiligen Johannes141 in Jerusalem ein 
Augen-Hospital errichtete.  

142 

Es befand sich zunächst an der 
Bethlehem Road südlich der Alt-
stadt von Jerusalem, wurde aber 
1917 zerstört. 

 
 

 

 

 

Die „St. John of Jerusalem Eye 
Hospital Group“ im Jahr 1930143 

 

       

Es wurde 1960 in einem neuen Gebäude in Hebron Rd 17, Jerusalem, neu ge-
gründet, das mittlerweile das „Mount Zion Boutique Hotel & Suites“ beherbergt. 

 
140 https://en.wikipedia.org/wiki/Saint_John_Eye_Hospital_Group  
141 https://de.wikipedia.org/wiki/Order_of_Saint_John  
142 Bild: Quellehttps://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/0/08/Mount_Zion_Ho-
tel_IMG_1636.JPG/1920px-Mount_Zion_Hotel_IMG_1636.JPG 
143 Bild: Quelle 

https://en.wikipedia.org/wiki/Saint_John_Eye_Hospital_Group
https://de.wikipedia.org/wiki/Order_of_Saint_John
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/0/08/Mount_Zion_Hotel_IMG_1636.JPG/1920px-Mount_Zion_Hotel_IMG_1636.JPG
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/0/08/Mount_Zion_Hotel_IMG_1636.JPG/1920px-Mount_Zion_Hotel_IMG_1636.JPG
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/dc/St_Andrews%2C_Jerusalem.jpg


118 
 

 

Mittlerweile ist das St John of Jerusalem Eye Hospital Group's Jerusalem Hospi-
tal144 in der Sheik Jarrah in Jerusalem beheimatet. 

    

 

Wikipedia145 schreibt: 

„Das Hauptkrankenhaus in Jerusalem ist ein von der ISO und der Joint Commis-
sion International akkreditiertes Augenkrankenhaus. Es verfügt über 49 Betten 
und wird von ausländischen und einheimischen Fachärzten für Chirurgie, Ärzte, 
Sanitäter, freiwilligen medizinischen Helfern und Pflegekräften betreut. Es gibt 
eine große Ambulanz sowie spezialisierte Abteilungen für Netzhaut-, Hornhaut- 
und Kinderheilkunde. Das Krankenhaus verfügt außerdem über eine Forschungs-
einheit. 

Das Krankenhaus zieht eine beträchtliche Anzahl freiwilliger Ärzte aus aller Welt 
an, die nicht nur die Patienten versorgen, sondern auch die einheimischen Ärzte 
ausbilden und weiterbilden.“ 

Google KI antwortete am 22.1.2026 auf meine Frage: „Gibt es aktuelle Informa-
tionen zur St. John Augenklinik in Jerusalem?”: 

 
144 https://www.stjohneyehospital.org/  
145 https://en.wikipedia.org/wiki/Saint_John_Eye_Hospital_Group  

https://www.stjohneyehospital.org/
https://en.wikipedia.org/wiki/Saint_John_Eye_Hospital_Group


119 
 

Die St. John Eye Hospital Group ist im Jahr 2026 weiterhin aktiv und der ein-
zige gemeinnützige Anbieter von spezialisierter Augenheilkunde in Ost-Jerusa-
lem, dem Westjordanland und Gaza. Die Klinikgruppe hat ihre Mission, unabhän-
gig von Ethnizität, Religion oder Zahlungsfähigkeit zu helfen, bekräftigt.  

Aktuelle Informationen (Stand Januar 2026) 

• Betrieb: Der Hauptsitz in Ost-Jerusalem ist in Betrieb und dient als zent-
rale Anlaufstelle für Patienten aus der gesamten Region. 

• Patientenzahlen: Im Jahr 2025 wurden über 232.000 Patienten be-
handelt und 4.550 größere Operationen durchgeführt, wobei fast die 
Hälfte der Patienten Kinder waren. 

• Expansion: Im März 2025 wurde ein neues, voll ausgestattetes Kranken-
haus in Nablus eröffnet, um den Zugang zu medizinischer Versorgung im 
nördlichen Westjordanland zu verbessern. 

• Situation in Gaza: Die Situation in Gaza bleibt schwierig. Das dortige 
Krankenhaus musste aus Sicherheitsgründen evakuiert werden, aber die 
Teams setzen ihre Arbeit in zwei temporären Standorten/Feldkliniken in 
Deir Al-Balah und Nuseirat sowie über mobile Kliniken fort. Pläne für die 
Renovierung von Operationssälen im Gaza-Krankenhaus wurden aufgrund 
der anhaltenden Konflikte vorerst auf unbestimmte Zeit verschoben. 

• Ausbildung: Die Klinik ist auch eine führende Institution für Bildung und 
Forschung in den palästinensischen Gebieten und bietet unter anderem 
ein neunmonatiges Programm in Partnerschaft mit der Al-Quds Universität 
an.  

 

 

  



120 
 

c. Das Johanniter Ordens-Hospiz in Jerusalem 

Deutsches Hospiz des Johanniterordens 

in der St. Francis Street in Jerusalem 
– Via dolorosa 

 

      

Geschichte: 

Am 11. Dezember 1866 erwarb der lutherische Johanniterorden das Haus Es 
Schurefa an der Via Dolorosa. Es verfügte über 18 Betten und diente als Rast- 
und Gästehaus für Orientreisende und Missionare. Von 1866 bis 1870 wurde dort 
im Speisesaal der Sonntagsgottesdienst der kleinen deutschen Gemeinde gefei-
ert. 

Im Johanniter-Ordensblatt vom Juli 1936 heißt es: „Das Hospiz wird eher 
regelmäßig von Fremden genutzt, Johanniter-Ritter haben dort selten um Unter-
kunft gebeten... Der Pilgerverkehr mit Palästina war während des Ersten Welt-
krieges unterbrochen. Die Kaiserswerther Diakonisse, Sr. Theodore Barkhausen, 
hatte die Interessen des Ordens in vorbildlicher Weise wahrgenommen. Erst 
nach dem Weltkrieg konnte der Orden die Verbindung zum Hospiz wiederherstel-
len. Es wird seitdem von einem lokalen Komitee verwaltet... Die Arbeit im Johan-
niter-Hospiz in Jerusalem ist derzeit gering. Das hat verschiedene Gründe. Es 
gibt viele Touristen, die mit ihrem Gepäck direkt zu ihrem Hotel gefahren werden 



121 
 

möchten. Dies ist heutzutage sehr erleichtert, da alle Hotels außer dem österrei-
chischen und unserem Hospiz außerhalb der Altstadt liegen und mit dem Auto 
erreichbar sind. Es gibt auch eine Reihe von Touristen, die sich trauen, abends 
alleine durch die Altstadt zu gehen. Diese Touristen werden wir kaum in unser 
Hospiz bekommen. – Es gibt aber auch Reisende, die es interessant finden, für 
ein paar Tage direkt in der Altstadt zu wohnen und sich an der Aussicht auf das 
Tempelgelände auf dem Ölberg und dem Panoramablick über die Dächer der Alt-
stadt mit ihrem einzigartigen Zauber, insbesondere bei Mondschein, zu erfreuen. 
..." 

Ein alter Prospekt [Jahr?] wirbt : „Seit etwa Mitte des letzten [18.] Jahrhun-
derts, als der [lutherische] Johanniterorden wiedererrichtet wurde, behielt er, 
seinen alten Grundsätzen treu, das Hospiz des Johanniterordens in Jerusalem, 
ganz in der Nähe des alten Standorts. Angesichts seiner zentralen Lage in der 
Altstadt (nur 5 Gehminuten von der Grabeskirche und 8 Minuten vom Tempelge-
lände entfernt), seines antiken Baustils, aber seiner modernen Ausstattung 
(elektrisches Licht, Telefon, fließendes Wasser und Bad), ... des christlichen und 
freundlichen, familiären Charakters (Unterkunft 18 Betten) und der Möglichkeit, 
nur Unterkunft oder Vollpension zu moderaten Preisen anzubieten, kann dieses 
Hospiz Orientreisenden und Missionaren als Pension und Raststätte wärmstens 
empfohlen werden. Der Leiter des Hospizes organisiert günstige Reisen im In-
land und ist, soweit möglich, bereit, persönlich und kostenlos als Reiseführer für 
Ausflüge in Jerusalem oder außerhalb der Stadt zu fungieren. Einzelheiten und 
Preise erhalten Sie auf Anfrage beim Manager. 

Sr. Renate Sopp von der Jesus-Bruderschaft erklärt in einem Artikel „Johan-
niter Ordens-Hospiz in Jerusalem – Im Gewühl der Altstadt“: „…Das altehrwür-
dige Gebäude des Johanniter-Hospiz ist seit 1985 das Zuhause der Schwestern-
gemeinschaft der Jesus-Bruderschaft in Jerusalem. … Die Bruderschaft ist dem 
Diakonischen Werk der Evangelischen Kirche angeschlossen. Ihr Zentrum ist in 
Gnadenthal/Deutschland. … Wir freuen uns auch deshalb über das Johanniter-
Hospiz, weil wir die Tradition dieses Hauses gerne und gewissenhaft fortführen. 
Es wurde Mitte des letzten Jahrhunderts gegründet, um Pilger und Obdachlose 
aufzunehmen und ihnen ganz praktische Hilfe und innere Orientierung zu geben. 
Unser heutiger Dienst findet in viel kleinerem Rahmen statt, steht aber im Ein-
klang mit der Vergangenheit. Einer der größten und schönsten Räume des Hospi-
zes ist der ehemalige Speisesaal. Dort fanden in Jerusalem lutherische Gottes-
dienste und Bibelstunden statt, als die deutsche Gemeinde noch aus einer Hand-
voll Menschen bestand. Wir haben diesen Raum in eine Kapelle umgewandelt, in 
der wir unser Stundengebet feiern und in der es Raum für privates Gebet gibt – 
auch für Gäste. Es macht uns Mut und Freude, dass hier schon vor 100 Jahren 
gebetet wurde. Das Johanniter-Hospiz liegt mitten in der geschäftigen Altstadt 
Jerusalems. Im Zweiten Weltkrieg verlor es seinen Charakter als Hospiz und 
wurde zu einer Unterkunft für arabische Flüchtlinge des israelischen Unabhängig-
keitskrieges. Drei Familien dieser Flüchtlinge bewohnen noch heute die ihnen da-
mals zugewiesenen Zimmer. Andere sind inzwischen gestorben, ausgezogen oder 
wurden vom Johanniterorden aufgekauft. Wir wohnen nun in den frei geworde-
nen Zimmern. Wohnen ist eigentlich nur bedingt richtig, denn nicht alle sind be-
wohnbar. Viele Renovierungsarbeiten stehen noch aus. Wir sind froh, diese Ar-
beiten als Mieter des Johanniterordens und mit seiner Unterstützung selbst 
stemmen zu können und so unmittelbar zu erleben, dass Alte, heruntergekom-
mene Räume werden wieder schön und nutzbar. Unsere Latroun-Brüder helfen 
uns dabei. Viele Freiwillige helfen mit. Wir alle freuen uns über die 



122 
 

Wiederauferstehung des Johanniter-Hospizes mitten in Jerusalem. Ein Symbol 
dafür ist das neue geschnitzte Schild über unserem Eingang, das – wie in alten 
Zeiten – nun wieder verkündet: Johanniter-Hospiz. 

Roland Werner schreibt in einem Artikel „Neue Wege – Offene Türen in 
Jerusalem“ in Kreuz & Quer Nr. 13 (1993), Brief an die Freunde des Christus-
Treffs und der Jesus-Gemeinschaft: „Ein Lebenszentrum der Gemeinschaft Jesu 
in Jerusalem im Johanniter-Hospiz in der Via Dolorosa. … Im Juni 1992 … bat die 
Bruderschaft Jesu unsere Gemeinschaft, die Arbeit im Johanniter-Hospiz in ihrem 
Sinne fortzuführen. … [Die Übernahme war im März 1993 abgeschlossen. Die 
Ziele des Hauses lassen sich wie folgt zusammenfassen:] Es soll ein offenes 
Haus für viele Menschen werden, getragen von einer Gemeinschaft, die in enger 
Verbindung mit der Gemeinschaft Jesu und der Christus-Gemeinschaft in Mar-
burg plant und arbeitet…“ 

  

Google KI antwortete am 22.1.2026 auf meine Frage „Gibt es aktuelle Informati-
onen über des Johanniter Ordens-Hospiz in Jerusalem?” 

Das Johanniter-Hospiz in Jerusalem (Johanniter Ordens-Hospiz) wird für das 
Jahr 2026 weiterhin als aktive christliche Pilgerherberge und Ort der Begegnung 
geführt.  

Aktuelle Situation und Betrieb 2026 

• Betrieb: Das Hospiz ist regulär für Pilger und Besucher geöffnet. Es bietet 
etwa 20 Zimmer mit 14 bis 18 Gästebetten in der Jerusalemer Altstadt, 
direkt an der 8. Station der Via Dolorosa. 

• Gemeinschaft: Seit 1993 wird das Haus durch den Christus-Treff Mar-
burg belebt, der dort als Mieter eine ökumenische Gemeinschaft pflegt 
und Kontakt zu Juden, Arabern und internationalen Gästen sucht. 



123 
 

Teil II  
Die Spiritualität des Ordens des Hl. Johannes 

Lassen Sie uns über die Spiritualität des Ordens des Hl. Johannes nachdenken, 
dem Thema, mit dem sich diese Arbeit hauptsächlich befasst. Neben allen ande-
ren Elementen ist das Spirituelle seit seiner Gründung bis heute die Hauptsäule 
des Ordens des Hl. Johannes. 

 

1. Quellen: Die Ordensregel und die Statuten 

Das geistliche Element in der Frühzeit des Ordens soll hier anhand der Ordensre-
gel und der Statuten beschrieben werden, die dieser Regel zu der Zeit hinzuge-
fügt wurden146, als sich das Zentrum des Ordens in Jerusalem befand. Leider 
gingen die Originale dieser Quellen verloren147.  

Die ältesten erhaltenen Versionen der Regel sind  

• eine handschriftliche Abschrift (im Archiv als „Die Johanniterregel in la-
teinischer Sprache“ bezeichnet) vom 7. Oktober 1253 in lateinischer 
Sprache148 und  

• ein Kodex aus dem späten 13. Jahrhundert (1278-1283)149, der unter an-
derem neben der Ordensregel Raimunds auch die Statuten von Jobert und 
Roger de Moulins in mittelalterlicher französischer Sprache enthält. Dabei 
handelt es sich um den Codex membr. in der vatikanischen Bibliothek Nr. 
4852, der im Index der Codices Vat. lat. der Bibliothek als „Regulae Hos-
pitalis S. Joannis Hierosolymitani in Lingua Gallica“ 150 bezeichnet 
wird. 

o Er beginnt mit der französischen Übersetzung der Bulle „Quanto per 
gratiam Dei“ von Papst Lucius III. vom 22. August 1185 (Blatt 1 
bis 3R, 15R bis 18R),  

o welche die Ordensregel Raimund du Puys zitiert (Blatt 3V bis 
15R). 
Diese Blätter haben handschriftliche Zusätze, welche die durch das 
Generalkapitel von Margat 1204-1206 unter Großmeister Alphons 
von Portugal modifizierten Passagen der Ordensregel anmerken. 

 
146 Dies sind die Generalkapitelbeschlüsse, die als Statuten unter Meister Jobert 1176 und zwischen 1177 
und 1181 und unter Meister Roger de Moulins am 14. März 1182 gefasst wurden. 
147 Das Original der Regel Raimunds ist bei der Eroberung Akkons (1291 durch die Sarazenen) verlorenge-
gangen. Dies ist der Anlass der Bulle „Culminis apostolici solio“ Papst Bonifaz VIII. vom 7. April 1300, die 
deshalb die Regel neu bestätigt und zitiert. Eine Abschrift dieser Bulle und der Regel finden wir bei BOSIO, 
a.a.O., S. 68-71 und bei HOLSTENIUS, Lucas: Codex Regularum Monasticarum et Canonicarum. Tomi VI. 
Augusta Vindelicorum (=Augsburg) 1759. Neudruck Graz 1957 in Bd. II,S. 445-448 und bei DELAVILLE LE 
ROULX, Cartulaire, Nr. 4496. Vgl. auch ders.: Les statuts de l’ordre de l’hospital de Saint-Jean de Jérusa-
lem. Paris 1887 – Bibliothèque de L’Ecole des Chartes 48 (1887) (nachfolgend kurz: DELAVILLE LE ROULX; 
Les statuts), S. 349 
148 Aarau, Aargauisches Staatsarchiv, Abt. Leuggern, Urkunde N° 7 
149 Datierung durch Katja KLEMENT, Gottes Gastgeber. Die Ritter des Hospitals von Jerusalem. Die vatika-
nische Handschrift Vat. Lat. 4852. Norderstedt 2010, S. 265 
150 Vgl. DELAVILLE LE ROULX, Les statuts, S. 248 f.  
Außer diesem Codex stand mir der Codex chart. In Biblioteca Vaticana n° 3136 aus dem 14. Jahrhundert 
“Regula Ordinis Hierosolymitani” zur Verfügung, der textlich wie inhaltlich mit n° 4852 großenteils gleich 
ist. 



124 
 

o Es folgen die beiden Statuten von Jobert  
 Brotverordnung „Weißbrotprivileg der Kranken“  

von 1176 (Blatt 18V bis 20R), 
 Kirchenverordnung „Die Kirchenbräuche“  

vor 1177 (Blatt 20R bis 24R),  
o die Statuten von Roger de Moulins  

 Hospitalordnung „Dass die Kirchen dem Prior unterstellt 
seien“ vom 14.2.1181 (Blatt 24R bis 29R), 

 Hospitalordnung „Über die Plichten des Hauses“ vor März 
1181? (Blatt 29R bis 32V)151 

o Das vom Generalkapitel von Margat 1204-1206 unter Alfons von 
Portugal festgeschriebene Gewohnheitsrecht (Blatt 32V bis 49V), 

o die vier Statuten von Hugo de Revel 1162-1178  
(Blatt 50R bis 79V),  

o die Statuten von Nicholas Lorgne (Blatt 79V bis 82V),  
o das Statut von Jean de Villiers 28.10.1287 (Blatt 83R bis 88V)152,  
o Rechtsvorschriften Roger de Moulins? 1177(81?)-1183  

(Blatt 89R bis 104R)153, 
o Teile der „Usances“ (=Gewohnheitsrecht) 1198- Ende 12. Jhdt. 

(Blatt 105R bis 111V), 
o „ Esgars“ (=Strafgesetze) Ende 12. Jhdt. (Blatt 111V bis 140V). 

Die Geschichtswissenschaft nutzte154 und nutzt155 diesen Kodex als wich-
tigste Quelle für ihre Forschung.  

• Die älteren Fassungen der Regel in deutscher Sprache  
(spätes Mittelhochdeutsch) sind  

o eine Handschrift im Kölner Stadtarchiv (HAStH, Geistl. Abt. 129 a) 
aus der Zeit um 1380 und  

o eine weitere Handschrift aus dem 14. Jahrhundert in der Bayeri-
schen Staatsbibliothek(Clm 4620 – siehe Teil III. dieser Arbeit).  

Der Regeltext aus dem Aargauischen Staatsarchiv und der aus der vatikanischen 
Bibliothek ist in Delavilles Cartulaire (Nr. 70) ediert, die mittelhochdeutsche 
Handschrift aus der Bayerischen Staatsbibliothek in meinem Buch „Die Ordensre-
gel der Johanniter/Malteser. St. Ottilien 1983“. 

 
151 Der selbstgewählte Zeitrahmen meiner Untersuchungen zu dieser Arbeit endet mit der Vertreibung des 
Ordens des Heiligen Johannes aus Jerusalem durch den Einzug Saladins 2.10.1187.  
152 DELAVILLE LE ROULX, Les statuts, S. 349, hat einen falschen Index und sagt an dieser Stelle: “Jean de 
Villiers (Blatt 83R bis 122V) und der Kodex wird durch die „Esgarts“ und „Usances“ aus der Zeit um 1239 
ergänzt (Blatt 122V bis 140V)” 
153 Es ist das unbeschreibliche Verdienst von Katja KLEMENT, a.a.O., diesen bislang unveröffentlichten 
und unkommentierten Abschnitt der vatikanischen Handschrift Vat. Lt. 4852 “entdeckt”, abgebildet, 
transkribiert, übersetzt und kommentiert zu haben. Die Tatsache, dass diese Rechtsvorschriften nicht 
dem chronologischen Ablauf folgend eingeordnet sind, sondern als späterer Nachtrag, war der Grund, 
warum ich meine Aufmerksamkeit auf die Blätter bis 32V konzentriert hatte, obwohl ich die gesamte 
Handschrift in der Vatikanischen Bibliothek zu Hand hatte und somit dieser Abschnitt erst durch Katja 
Klement „entdeckt“ wurde. 
154 WINTERFELD, a.a.O., S. 27 schreibt, PAOLI habe diese Handschrift in der Vatikanischen Bibliothek ent-
deckt. Letzterer hat sie a.a.O. im Appendix instrumentorum auf S. XVIII – XXX transkribiert und ins Italieni-
sche übersetzt. 
155 Das große Quellenwerk des Ordens, DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, druckt jeweils die Texte dieser 
Quelle ab; im Falle der Regel Raimunds (Nr. 70) neben dem lateinischen Text des Aargauer Staatsarchivs. 

http://www.amazon.de/exec/obidos/ASIN/3880961514
http://www.amazon.de/exec/obidos/ASIN/3880961514


125 
 

Waldstein-Wartenberg156 kommt zu dem Schluss, dass Raimund die Augustinus-
regel übernommen und durch ein Statut ergänzt und erläutert hätte, das die Be-
schlüsse der Generalkapitel wiedergab. Obwohl dies durchaus plausibel er-
scheint, da die Regel des Ordens des Hl. Johannes im Vergleich zu Inhalt und 
Struktur der Augustinus- und Benediktsregel wie ein Torso wirkt, ist aber unsi-
cher, und es gibt keine dokumentarischen Beweise für diese Hypothese. Wie ich 
später noch ausführen werde, enthält die Regel des Ordens des Hl. Johannes 
zahlreiche Zitate aus der Augustinusregel, was nicht notwendig gewesen wäre, 
wenn es sich lediglich um eine Erklärung zur Umsetzung der Augustinusregel ge-
handelt hätte. Zu Beginn des 13. Jahrhunderts – so Waldstein-Wartenberg – war 
die Abhängigkeit von der Augustinusregel in Vergessenheit geraten, und dieses 
Statut galt daher als die Ordensregel. Sie wird bereits am 4. November 1184(5) 
in der Bulle „Quanto per gratiam Dei“ und am 7. Oktober 1253 von Meister 
Guillaume de Chateauneuf als „Regel“ bezeichnet. 

1184 bestätigte Papst Lucius III erneut die Regel des Ordens des Heiligen Johan-
nes  und stellt sie der Augustinerregel gegenüber: 

„Durch Gott und Christus haben wir auch die feste Zuversicht, dass auch ihr, so 
wie den regulierten Chorherrn die Regel des heiligen Augustinus zum Heil ge-
reicht hat, den Preis ewiger Seligkeit erlangen werdet, wenn ihr eure Regel be-
achtet.“157  

Die Bulle „Quanto  per gratiam Dei“158 von Papst Lucius III. vom 4. Novem-
ber 1184: 

Lucius usw. an die geliebten Söhne Rogerius, Meister, und die Brüder des Hospitals von 
Jerusalem, Grüße usw. Je mehr ihr euch durch Gottes Gnade eifrig um den Dienst 
an den Armen und den Trost der Kranken kümmert und euch Tag für Tag frommen 
Werken widmet, euch dem zuwendet, was vor euch liegt, und das Vergangene ver-
gesst, desto aufrichtiger lieb en wir eure Religion und desto eher sollten und wünschen 
wir, euren Bitten nachzukommen, die dem Gesetz entsprechen und mit der Frömmig-
keit im Einklang stehen, damit ihr noch andächtiger auf die Einhaltung eurer Regel be-
steht, desto mehr möget ihr erkennen, dass sie durch den Apostolischen Stuhl ge-
stärkt wurde. Deshalb, ihr Geliebten im Herrn, stimmen wir euren Bitten gnädig zu 
und bestätigen kraft apostolischer Autorität die Regel, die euer Meister, der 
fromme Raimund, im gemeinsamen Konzil und im Willen des Kapitels heilsam 
erlassen hat und die unser Vorgänger, der selige Papst Eugen, wie wir emp-
fangen haben, bestätigt hat.  
Wir vertrauen durch Christus auf Gott, dass ihr, wie die Regel des seligen Au-
gustinus den Ordensleuten zum Heil gegeben wurde, so auch durch das Befol-
gen eurer Regel den ewigen Preis der Seligkeit erlangen werdet. Ferner wurden 
durch weise Überlegung Maßnahmen zur Krankenpflege festgelegt, nämlich dass sich 
im Krankenhaus stets vier Ärzte und ebenso viele Chirurgen befinden sollen, denen al-
les Notwendige für die Ernährung und das Wohlbefinden der Kranken zur Verfügung 
steht; und viele andere Dinge, die ihr in euren Schriften nützlich angeordnet habt, die 
wir zwar billigen, aber niemandem unter Androhung des Banns aufheben darf, es sei 
denn, sie werden durch eine Erweiterung zum Besseren verändert. Daher darf nie-
mand usw. Datum Verona, der 2. November.     

 

 
156 Rechtsgeschichte, S. 31, 33, 35 
157 WIENAND, a.a.O., S. 614 Nr. 12. Dabei übersetzt er DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire I, Nr. 600,S. 458 
158 Bayerisches Hauptstaatsarchiv, München, Ritterorden U 4 



126 
 

 

Auch über die Datierung der Regel gibt es Streit.  
Einerseits befasst sich die Bulle „Quanto  per gratiam 
Dei“159 von Papst Lucius III. vom 4. November 1184 
oder 1185160 mit der Bestätigung der Regel durch Papst 
Eugen III.161 Der starb aber am 8. Juli 1153, was be-
deutet, dass die Regel vor 1153  erlassen worden sein 
muss162. Waldstein-Wartenberg163 fügt hinzu, dass der 
Ursprung der Regel deutlich früher vermutet werden 
könne, da eine solche päpstliche Approbation, gewisser-
maßen eine Legalisierung bestehender Tatsachen, erst 
ab Mitte des 12. Jahrhunderts üblich gewesen sei. 
 
Andererseits164 wird sie auf die Jahre 1155 bis 1160  da-
tiert, da sich die Regel immer wieder165 mit Klerikern 
und Priestern des Ordens befasst und Papst A-
nastasius IV. dem Orden erst am 21. Oktober 1154 

 
Papst Lucius III. 

 

 
159 Bayerisches Hauptstaatsarchiv, München, Ritterorden U 4 
160 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 690 und BOSIO, a.a.O., S. 66 f. 
161 Diese Urkunde ist nicht erhalten.  
162 Vgl. WIENAND, a.a.O., S. 43, DELEVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 70 und HIESTAND, a.a.O., S. 58 
163 Rechtsgeschichte, S. 30 
164 Z.B. AMBRAZIEJUTE, Maria: Studien über die Johanniterregel. Diss. Freiburg/Schweiz 1929,S. 5 f., 
FLUGI VAN ASPERMONT, C.H.C.: De Johanniter-Orde in het Heilige Land (1100-1292) Een Boek voor Jo-
hanniter- en Maltezer Ridders en Liefhebbers van Geschiedenis – Van Gorcum’s Historische Bibliotheek 
Deel 54, S. 93 und WAAS, Adolf: Geschichte der Kreuzzüge. 2 Bde. Freiburg 1956, S. 43 
165 Johanniterregel (nachfolgend kurz: JR), Eingasprotokoll; III, V, IX, XIV 



127 
 

durch die Bulle „Christianae fidei religio“166 die Er-
laubnis zur Aufnahme von Priestern erteilte und 
Raimund spätestens 1160 starb, wird ihre Promulgation 
nach 1154 (zwischen 1155 und 1160) angesetzt, weil 
Raimund du Puy spätestens 1160 starb. 
 
Weil aber die Bulle eher als päpstliche Bestätigung der 
wohl vorher üblichen Praxis zu sehen ist, und nicht eine 
conditio sine qua non, und weil es sowohl in den älteren 
Orden der Augustiner und der Benediktiner von jeher 
ein selbstverständliches Miteinander von Priestern und 
Laienbrüdern gab, zu dem es keiner besonderen päpstli-
chen Erlaubnis bedurfte, schließe ich mich der Datie-
rung der Ordensregel auf die Zeit zwischen 1125 
und 1153 an. 
 

 
Papst Eugen III. 

 

 
Papst Anastasius IV. 

 

Die Regel Raimunds war und blieb bis heute eine maßgebliche Autorität für die 
Entwicklung des Ordens. 

 

  

 
166 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 226 



128 
 

Späteren Fassungen der Regel (z. B. den Stabilimenta Rhodiorum militum von 
1489) ging stets das erste Kapitel der Raimundschen Regel voraus167, da es die 
Grundsätze seiner Spiritualität und seiner Aktivitäten in der christlichen Nächs-
tenliebe festlegt. 

  
Das Titelblatt von VIL-
LIERS L’ISLE ADAM, 
Sacri ordinis et hospi-
talis sancti Joannis 
hierosolymitani mag-
nus magister, Fr. Phi-
lippus de: Stabilimenta 
militum sacri ordinis 
divi Joannis hierosoly-
mitani. Una cum bulla 
ipsis concessa A 
summo pontifice Clae-
mente VII. (Salamanca 
1534)168 

 

Grandmaster  
L’Isle Adam169 

 
167 Z.B. in VILLIERS L’ISLE ADAM, a.a.O., Bl. 6 in den STATUTI DELLA SAC. RELIGIONE DI S. GIO. GEROSO-
LIMITANO con le Ordinationi dell’ ultima -capitolo generale celebrato nell’ anno 1631 dal su Em° e Rev° 
Gran Maestr° Frà Antonio de Paula. Borgo Novo 1674. In: Roccaforte, Marchesato di: Volume che con-
tiene li Statuti della sacra Religione Gerosolimitana. Borgo Novo 1676, S. 1 und im CODICE DEL SAGRO 
MILITARE ORDINE GEROSOLIMITANO nominato per commendimento del sagro generale capitolo ce-
lebrato nel’ anno 1776 sotto gli auspizi di Sua Altezza -eminentissima il gran-maestro Fra Emanuele Ro-
han. (genannt: “Code Rohan”) Malta 1782, S. 19. Vgl. auch WIENAND, a.a.O., S. 43 
168 Bild: https://artlogic-res.cloudinary.com/w_1600,h_1600,c_limit,f_auto,fl_lossy,q_auto/artlogicsto-
rage/hsrarebooks/images/view/83122848e3140910a35531d38f4d8e8bj/hsrarebooks-order-of-saint-
john-of-jerusalem-malta-stabilimenta-militum-sacri-ordinis-divi-joannis-hierosolymitani-una-cum-
bulla-ipsis-concessa-a-summo-pontifice-claemente-vii-1534.jpg  
169 Fresco in der St. John’s Co-Cathedral in La Valletta/Malta. 

https://artlogic-res.cloudinary.com/w_1600,h_1600,c_limit,f_auto,fl_lossy,q_auto/artlogicstorage/hsrarebooks/images/view/83122848e3140910a35531d38f4d8e8bj/hsrarebooks-order-of-saint-john-of-jerusalem-malta-stabilimenta-militum-sacri-ordinis-divi-joannis-hierosolymitani-una-cum-bulla-ipsis-concessa-a-summo-pontifice-claemente-vii-1534.jpg
https://artlogic-res.cloudinary.com/w_1600,h_1600,c_limit,f_auto,fl_lossy,q_auto/artlogicstorage/hsrarebooks/images/view/83122848e3140910a35531d38f4d8e8bj/hsrarebooks-order-of-saint-john-of-jerusalem-malta-stabilimenta-militum-sacri-ordinis-divi-joannis-hierosolymitani-una-cum-bulla-ipsis-concessa-a-summo-pontifice-claemente-vii-1534.jpg
https://artlogic-res.cloudinary.com/w_1600,h_1600,c_limit,f_auto,fl_lossy,q_auto/artlogicstorage/hsrarebooks/images/view/83122848e3140910a35531d38f4d8e8bj/hsrarebooks-order-of-saint-john-of-jerusalem-malta-stabilimenta-militum-sacri-ordinis-divi-joannis-hierosolymitani-una-cum-bulla-ipsis-concessa-a-summo-pontifice-claemente-vii-1534.jpg
https://artlogic-res.cloudinary.com/w_1600,h_1600,c_limit,f_auto,fl_lossy,q_auto/artlogicstorage/hsrarebooks/images/view/83122848e3140910a35531d38f4d8e8bj/hsrarebooks-order-of-saint-john-of-jerusalem-malta-stabilimenta-militum-sacri-ordinis-divi-joannis-hierosolymitani-una-cum-bulla-ipsis-concessa-a-summo-pontifice-claemente-vii-1534.jpg


129 
 

 
[aus: Villiers L'Isle Adam, Sacri ordinis et hospitalis sancti Joannis hierosolymi-

tani magnus magister, Fr. Philippus de: Stabilimenta militum sacri ordinis divi Jo-
annis hierosolymitani. una cum bulla ipsis concessa A summo pontifice Clae-

mente VII. (Salamanca 1534)] 

  
Detail aus: Loubena Verdallx, (Großmeister) Frà Hugh: Buch der Regel. 1584 

 

  



130 
 

Delaville unterteilt den Text der Regel in 19 Kapitel,  
entsprechend der Struktur des Codex Vaticanus Lat. 4852.170 

Dem Eingangsprotokoll, dem die Autorisierung der Regel  
durch das gesamte (General) Kapitel zu entnehmen ist, folgen:  

Kapi-
tel Deutsche Version Französische Version 

1 Die Profess Wie die Brüder  
ihre Gelübde ablegen sollten 

2 Die Ansprüche der Brüder Was den Brüdern zusteht 

3 
 

Die Ehre der Brüder, der Kir-
chendienst und die Aufnahme 
von Kranken 

Über das Verhalten der Brüder und den 
Dienst der Kirchen und die Aufnahme 
von Kranken 

4 
Die Reisen der Brüder und  
das Verhalten Frauen gegen-
über 

Wie sich die Brüder  
im Ausland verhalten sollten 

5 Das Almosensammeln Von wem und wie Almosen  
erbeten werden sollten 

6 Die Verwendung der Almosen Über die erhaltenen Almosen  
und über die Erträge der Häuser 

7 Die Predigt-  
und Sammelreisen 

Wer und auf welche Weise sie ins Aus-
land gehen sollten, um zu predigen 

8 Die Bekleidung  
und das Fasten 

Über die Kleidung und Ernährung der 
Brüder 

9 Die Strafe für Unzucht  
der Brüder 

Über die Brüder, die der Unzucht schul-
dig sind 

10 
Die Strafe bei Streitigkeiten 
und unerlaubtem Verlassen 
des Hauses 

Bezüglich der Brüder, die streiten  
und sich gegenseitig schlagen 

11 Das Stillschweigen Über das Schweigen der Brüder 

12 Das Vorgehen bei unordentli-
chem Verhalten eines Bruders 

Bezüglich des Fehlverhaltens der Brü-
der 

13 
Das Vorgehen beim Entde-
cken von (unerlaubtem) Be-
sitz bei einem Bruder 

Bezüglich der Brüder, die mit Privatei-
gentum gefunden wurden. 

14 Die Exequien Welche Totenliturgie für die verstorbe-
nen Brüder gefeiert werden soll 

15 Mahnung zum Eifer Wie die hier aufgeführten Bestimmun-
gen strikt einzuhalten sind 

16 Die Aufnahme und Pflege  
der „Herren Kranken“ 

Wie unsere Herren Kranken empfan-
gen und betreut werden sollten 

17 
 

Die brüderliche  
Zurechtweisung 

Auf welche Weise Brüder  
Brüder korrigieren dürfen 

18 Die Beschuldigung  
eines anderen Bruders 

Wie ein Bruder einen anderen Bruder  
beschuldigen sollte 

19 Das Tragen des Kreuzes  
auf der Kleidung 

Dass die Brüder das Zeichen des Kreu-
zes auf ihrer Brust tragen 

 
170 HOLSTENIUS, a.a.O., Bd. II, S. 445 – 448 teilt die Regel in 30 Kapitel ein, doch schließe ich mich beim 
Zitieren  der Einteilung von DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 70 an, welche die ursprünglichere ist und 
auch in der einschlägigen Literatur, soweit ich sie kenne, zugrunde liegt. 



131 
 

 
Joberts zwei Statuten, „Das Privileg der Kranken, Weißbrot zu erhalten“ 
(die sog. „Brotverordnung“) von 1176171 und „Die Gebräuche der Kirche des 
Hospitals von Jerusalem“ (die sog. „Kirchenverordnung“) aus der Zeit zwi-
schen 1177 und 1181172, können als die ersten Ausführungsbestimmungen der 
Regel bezeichnet werden. 

„Das Privileg der Kranken, Weißbrot zu erhalten“ besagt, dass die Ein-
künfte aus den Höfen von St. Mary und Caphaer zum Backen von Weißbrot für 
die Kranken verwendet werden sollten. Sollten diese Einkünfte nicht ausreichen, 
sollte guter Weizen aus der Kornkammer des Hospitals genommen werden. So-
gar das Gewicht eines Laibs wurde auf 16 Unzen (≙ 453,59 Gramm) festgelegt, 
und ein solcher Laib sollte zwei Armen gegeben werden. 

Die „Gebräuche der Kirche des Hospitals von Jerusalem“ schreiben in 

• Kapitel 1 den Beginn der Morgenmesse vor, verbieten mehr als einmal am Tag 
die Messe zu lesen und regeln die kirchlichen Zeremonien im Todesfall. 

• Kapitel 2 regelt die Stipendien und Stolgebühren für Priester mit besonderen 
Regelungen für die Gedenkfeier eines Verstorbenen. 

• Kapitel 3 legt fest, dass in der Kirche immer Licht brennen muss und welche 
liturgischen Instrumente bereitzuhalten sind. 

• Kapitel 4 regelt, was zu tun ist, wenn ein Fremder stirbt, und 
• Kapitel 5, wenn der Verstorbene ein Mitglied der Brüdergemeinschaft war. 
• Kapitel 6 und 
• Kapitel 7 enthalten Vorschriften zur Verwendung der Stolgebühren und 
• Kapitel 8 befasst sich schließlich mit dem Vorgehen bei der Hinterlegung ei-

nes Testaments an das Hospital. 

Die vom Generalkapitel am 3. März 1181 erlassenen Statuten von Meister Roger 
de Moulins, „Dass die Kirchen mit Wissen des Priors geregelt werden sol-
len“ (die sog. „Hospitalordnung“)173, können als weitere Vorschriften zur Umset-
zung der Raimund-Regel, insbesondere von Kapitel 16, angesehen werden. Diese 
Vorschriften sind in zwei Teile gegliedert. Der zweite Teil stellt das Gewohnheits-
recht zur Umsetzung des ersten Teils dar. Teil eins beginnt mit der Vorschrift, 
dass Priester und Kleriker sowie die Ausstattung der Kirche der Aufsicht des Pri-
ors unterstehen. Ab der zweiten Vorschrift geht es ausschließlich um Pflegevor-
schriften: Vier Ärzte sollten für das Hospital eingestellt werden. Außerdem wer-
den Größe und Ausstattung der Betten, die Kleidung der Kranken beim Gang zur 
Latrine, die Herstellung von Wiegen für Neugeborene und die Beschaffenheit der 
Totenbahren behandelt. Anschließend werden das Verhalten des Pflegepersonals 
und das Vorgehen bei Fehlverhalten eines Pflegers behandelt. Schließlich werden 
die Responsionen, d. h. die Beiträge, aufgelistet, die das Mutterhospital von den 
überseeischen Zweigstellen seiner Gemeinschaft verlangte. Der erste Teil 
schließt mit der Verhaltensnorm für die Brüder, sich um die Kranken zu küm-
mern, als wären sie ihre Herren, ihnen Diener als Gehilfen zu geben und welche 
Aufgaben diese haben. Der zweite Teil beschreibt ausführlicher die Aufnahme, 
Pflege und Verpflegung der Kranken sowie ihre Kleidung beim Gang zur Latrine. 
Wir erfahren auch, dass das Hospital früher verlassene Kinder beherbergte und 

 
171 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 494; PAOLI, a.a.O., App. instr. XL f. 
172 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 504; PAOLI, a.a.O., App. instr. XLII - XLIV 
173 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 627; PAOLI, a.a.O., App. instr. LXV (sic!, richtig: XLV) – L;  
deutsche Übersetzung bei WINTERFELD, a.a.O., S. 70ff. 



132 
 

arme Paare zu ihrer Hochzeitsfeier Essen erhielten. Das Haus reparierte und gab 
gebrauchte Kleidung und Schuhe weiter und unterstützte entlassene Gefangene 
finanziell. Fünf Kleriker beteten jeden Abend den Psalter für die Wohltäter des 
Hauses. Der Konvent lud täglich 30 arme Menschen zum Essen ein. Drei Tage die 
Woche erhielten alle Armen, die kamen, Almosen und Essen. In der Fastenzeit 
wurden jeden Samstag dreizehn arme Menschen zum Essen eingeladen, ihre 
Füße wurden gewaschen, sie bekamen neue Kleidung und ein Almosen. 

174 

 
174 Stich “De Hospitalitate” aus: Stabilimenta Rhodiorum Militum von Guillaume Coursin, 1493 



133 
 

2. Geistliche Fundamente und Spiritualität in der Ordensregel 

 

a. Das Gottesbild 

Die Weihe an den Herrn:  
Ein Leben nach den evangelischen Räten zur Ehre Gottes 

Der Eintritt in den Orden bedeutete eine Weihe im Sinne der vollkommenen 
Selbsthingabe an Gott175 Da die Regel im Namen des allmächtigen Gottes erlas-
sen wird 176, verlangt er von den Brüdern beim Jüngsten Gericht die Treue zu ih-
rem Versprechen, nach den evangelischen Räten zu leben 177. Doch Gott hilft 
ihnen dabei, diese Verpflichtung zu erfüllen 178. Er wohnt in seinen Heiligen und 
behütet sie179. Ihr Dienst, so auch die Arbeit des Generalkapitels, geschieht zur 
Ehre Gottes.  

Deshalb und zur Ehre des Kreuzes selbst tragen sie das Kreuz auf ihren Gewän-
dern, damit Gott sie durch dieses Banner aufgrund ihres Glaubens beschütze 
und verteidige. Die zweite und dritte göttliche Person werden in den Dokumen-
ten nur selten ausdrücklich genannt – außer in den Formeln „Im Namen des Va-
ters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ und „(Jahr) nach Christi Geburt“. 
Aber auch wenn sich die Regel an den genannten Stellen nur auf Gott, den 
Herrn, bezieht, beweist der theologische Inhalt dieser Aussagen, dass Gott ent-
weder als Dreifaltigkeit180 oder speziell Jesus Christus181 oder der Heilige Geist182 
gemeint ist.  

Auf Jesus Christus als solchen wird nur in wenigen Fällen ausdrücklich Bezug ge-
nommen, z. B. in der Regel, wo es heißt: „Die Mitbrüder im Priesteramt, die die 
Messe (für einen verstorbenen Bruder) singen, sollen für seine Seele zu unserem 
Herrn Jesus Christus beten183“, oder in der lateinischen Version des „Privilegs der 
Kranken, Weißbrot zu erhalten“ wird der Bruder, der den Vorschriften zuwider-
handelt, mit dem Verräter Jesu Christi gleichgestellt.184 

 

  

 
175 Vgl. JR XIX, 1: „… alle Brüder …, die sich jetzt oder später Gott und dem heiligen Spital zu Jerusalem 
weihen …“ 
176 Vgl. JR XV: „… alle diese Vorschriften … gebeten wir im Namen des allmächtigen Gottes.”  
177 Vgl. JR I,2: „… weil die drei Dinge (Ordensgelübde) Gott am Jüngsten Tag von ihnen fordert.”  
178 Vgl. JR I, 1: „(Ordensgelübde) mit Gottes Hilfe halten.”  
179 JR IV, 7; „Und der Herr, der in seinen Heiligen wohnt, behüte sie auf diese Weise. Amen.” JR IV, 7 Dass 
unter „Heilige” die Gläubigen zu verstehen sind, zeigt ein Vergleich mit Röm 8,27. 
180 Vgl. JR XV. 
181 Vgl. JR I, 2 und JR IV, 7. 
182 Vgl. JR I, 1 und JR IV, 7. 
183 Vgl. JR XIV, 8. 
184 Vgl. BV I,1: „si … quisquam … ei … contraire presumpserit, sit damnatus perpetuo, una cum Juda prodi-
tore domini nostri Jhesu Christi.” Brotverordnung (nachfolgend kurz: BV) 



134 
 

b. Die Liturgie 

Eine würdige Liturgie stellte einen wesentlichen Bestandteil des Dienstes im Or-
den des heiligen Johannes dar, diente doch die gesamte Praxis der Verherrli-
chung Gottes. Unter Meister Jobert erließ das Generalkapitel sogar eine eigene 
„Kirchenordnung“, welche präzise Regeln für diese Gottesdienste festlegte185.  

Innerhalb der Kirche war ein anständiges Verhalten geboten;186 zudem musste 
das ewige Licht darin brennen187. Die Kirche hatte für das notwendige liturgische 
Gerät Sorge zu tragen188. Die Gottesdienstordnung sah vor, dass die Morgen-
messe nicht vor Sonnenaufgang beginnen durfte,189 und kein Priester die Messe 
mehr als einmal am Tag lesen durfte (Binationsverbot)190. Dem Priester sollte am 
Altar von Klerikern191 in Alben gedient werden192. 

Lesungen aus der Heiligen Schrift und die Besprengung mit Weihwasser (Asper-
ges) fanden sonntags im Hospital selbst193. Das Gedenken an die Verstorbenen 
nahm bei den liturgischen Feiern einen großen Raum ein. Umfangreiche Vor-
schriften im Kapitel 14 der Regel sowie den Kapiteln 1, 4 und 5 der „Kirchenord-
nung“ regelten diese Zeremonien detailliert. 

 

c. Die Sakramente 

Das Sakramentenverständnis des Ordens – soweit es sich aus der zugrunde lie-
genden Regel und den Statuten ableiten lässt – gewährt tiefe Einblicke in seine 
spirituellen Fundamente. 

Das Bußsakrament (Beichte) ist das Instrument der Versöhnung, um den Blick 
wieder ganz auf die Nachfolge Christi zu richten, wenn ein Bruder vom rechten 
Weg abgekommen war194. Werden Sünden öffentlich bekannt, sieht die Ordnung 
schwerste Strafen195 vor, die den Fehlbaren zur aufrichtigen Reue bewegen sol-
len196. Bezeichnend für das Selbstverständnis des Ordens des Heiligen Johannes 
ist zudem die geistliche Sorge um die Hilfsbedürftigen: Bei ihrer Aufnahme ins 

 
185 Siehe Teil III dieser Arbeit. 
186 “In der Kirche sei ihr Auftreten und ihr Lebenswandel ehrbar.” JR III, 1 
187 “In der Kirche soll Tag und Nacht auch ein Licht brennen.” JR III, 3 
 “Wir gebieten auch, dass die Brüder zu aller Zeit in der Kirche ein Licht brennen.” Kirchenverordnung 
(nachfolgend kurz: KV) III, 1; vgl. hierzu auch “Es sollen vorhanden sein … ein ewiges Licht in der Kirche…”  
1 HO I,2 
188 “(Wir gebieten) … dass Kelch und Rauchfass … seien.“ KV, III, 2 
189 “Als erstes gebieten wir, dass keine Frühmesse vor Tagesbeginn gesungen werde.” KV I, 2 
190 “Kein Oberer oder Pfleger der Häuser gebiete einem Priester zwei Messen am Tag zu singen.” KV I, 3 
191 Damit war nach dem damaligen Kirchenrecht jeder gemeint, der mit dem Empfang der Tonsur die 
Priesterausbildung begonnen hatte. Im Sprachgebrauch der Orden hat sich das bis heute erhalten. 
192 “… dass Kleriker am Altar dem Priester in weißen Kleidern dienen.” JR III, 2 
193 “An allen Sonntagen soll die Epistel und das Evangelium im Krankenhaus gelesen werden und während 
der Prozession soll der Kranke  mit Weihwasser besprengt werden.” JR XVI, 4 
194 “Wenn ein Bruder gesündigt hat, … so büße er … und man soll ihm eine angemessene Buße verord-
nen.” JR IX, 1 
195 “… soll er … aufs härteste mit Gärten oder Riemen eschlagen werden und er soll aus der ganzen Ge-
meinschaft des Ordens und der Brüder verstoßen werden.” JR IX, 3 
196 “Wenn danach Gott sein Herz erleuchtet und er wieder zum Haus der Armen kommt, ud er bekennt, 
dass er schuldig und ein Sünder sei und Gottes Gesetze übertreten habe und Besserung verspricht, so 
soll er wieder aufgenommen werden.” JR iII, 4 f. 



135 
 

Hospital sollten die Kranken zunächst die Beichte ablegen und die heilige Kom-
munion empfangen, noch bevor sie zu Bett gebracht wurden197. 

Eine zentrale Rolle im Alltag des Hospitals spielte auch die Krankenkommu-
nion, die den Leidenden nach ihrer Aufnahme regelmäßig gespendet wurde.198 

Die tiefe Ehrfurcht vor dem Sakrament der Ehe offenbart sich indes indirekt in 
der „Hospitalordnung“: Hiernach unterstützte das Hospital bedürftige Brautpaare 
großzügig bei der Ausrichtung ihrer Hochzeit.199 

 

d. Das Menschenbild 

Das Menschenbild des Ordens zeigt sich in den Aufgaben und der Stellung der 
verschiedenen Stände des Volkes Gottes. 

Der Ordenspriester war ein gleichberechtigtes Mitglied der Gemeinschaft und 
dem Prior unterstellt200. Da Diözesanpriester in jener Zeit oft alles andere als 
wohlhabend waren, erwähnt die Ordensregel mehrfach freiwillige Stipendien201 
für Diözesanpriester, die dem Orden dienten202. 

Das damalige Kirchenrecht zählte nicht nur Priester und Diakone zum Klerus , 
sondern alle, welche die Niederen Weihen empfangen hatten, beispielsweise 
auch Subdiakone und Akolythen. Sie sollten dem Priester am Altar dienen203 und 
ihn bei der Spendung der Heiligen Kommunion an die Kranken begleiten204. Des 
Weiteren wurde der Psalter allabendlich von fünf Klerikern für die Wohltäter des 
Hauses gelesen 205. 

Die Sicht des Menschen allgemein in der Regel und den ersten Statuten offen-
bart das Wesen der spirituellen Grundlage des Dienstes des Ordens des Hl. Jo-
hannes: Die Gläubigen werden selbst zu Heiligen206, weil Gott in ihnen wohnt207. 

 
197 “Zuerst soll er dem Priester seine Sünden beichten und soll geistlich betreut werden (d.h. die Hl. Kom-
munion empfangen). Dann soll er zum Bett getragen werden.” JR XVI, 2 f. 
198 “Und beim Krankenbesuch soll der Priestermit weißen Kleidern gehen und fromm den Leib des Herrn 
tragen. Und ein Diakon ode rein Subdiakon  oder ein Akolyth soll vorangehen und eine Laterne mit einer 
brennenden Kerze und einen Weihwasserkessel tragen.-2 JR III, 4 f. 
199 “Männer und Freuen, die heiraten wollen, aber nichts haben, womit sie ihre Hochzeit feiern könnten, 
denen soll das Haus des Hospitals zwei Schüsseln oder die Portionen von zwei Brüdern geben.” 2 HO III 
200 “Er bestimme, wessen man … an Klerikern für den Gottesdienst … bedarf.“ 1 HO I, 2 
201 Stipendien und Stolgebühren stehen dem Zelebranten nicht selbstverständlich zu. 
202 “Von dem, was in der Beichte erworben wird, davon soll man den Priestern den sechsten Teil aus 
Wohlwollen und nicht nach Recht und Gesetz geben.” KV VII, 1 
“In den Messen, die man ohne Feierlichkeit singt, sollen die Priester keinen Rechtsanspruch auf das Op-
fer haben, außer so viel, wie ihnen die Brüder freiwillig geben.” KV VI 
“(Wir gebieten, dass) es beim Ermessen des Pflegers (=Priors) steht, ihm (dem Priester) das zu geben 
oder zuzuteilen, wie er es will.” KV VII, 2 
203 “… dass Kleriker am Altar dem Priester … dienen.” JR III, 2 
204 “Beim Krankenbesuch soll … ein Diakon oder ein Subdiakon oder ein Akolyth … vorangehen.” JR III, 4 f. 
205 “Jede Nacht sollen fünf Kleriker für die Wohltäter des Hauses den Psalter lessen.” 2 HO VI 
206 Vgl. Mt 27,52; Mk 6,20; Röm 1,7; 6,22; 1 Kor 1,2 etc. 
207 Vgl. Joh 14, 20.23 und JR IV, 7 “Unser Herr, der in seinen Heiligen wohnt…” 



136 
 

Diese Heiligkeit mussten die Brüder bezeugen, beispielsweise wenn sie außer 
Haus gingen208. 

Die Sicht der Armen und Kranken ist eine besonders aufschlussreiche Quelle 
für unser Thema: Sie werden „Arme Christi209“ oder „Arme unseres Herrn210“ ge-
nannt. Die „Armen Christi“ sind also „heilige Arme211“, in deren Namen die Regel 
erlassen ist212 und die wie ein Herr bedient werden213, weil sie Herren sind214. 

Kapitel 5 der Regel des Ordens des Hl. Johannes 
zählt ebenfalls zu ihrem Proprium. 

Der Begriff „heilige Arme“ ist eine Novität, 
welche die Regel des Ordens des Hl. Johan-
nes eingeführt hat. 

Der Kranke ist in der Spiritualität des Ordens 
des Hl. Johannes ein vollwertiges Mitglied in der 
„Gemeinschaft der Heiligen“ des Hospitals. 

Wilhelm de Ferrariis und Raoul le Funs (1165 – 
1172) verwenden den Begriff „heilige Arme“ 
später. 

  

Der Begriff „quasi dominus“ kann auf zwei ver-
schiedene Arten interpretiert werden:  

1. Einerseits als „wie ein Herr“  
– man beachte, dass „Herr“ damals eine Art Hoheitstitel war - und 

2. andererseits als „wie der Herr“, also wie Gott bzw. wie Christus.  

Der älteste lateinische und französische Text lässt beide Interpretationen zu, 
während sich der älteste deutsche Text für die Interpretation „wie ein Herr“ ent-
schieden hat. Die vielen Diskussionen, welche dieser Interpretationen die rich-
tige sein könnte, werden hier nicht näher ausgeführt. Stattdessen fasse ich beide 
zu einer zusammen: 

Indem der Bruder den Kranken wie Herren dient, dient er dem Herrn. 

Dies ist das erklärte Ziel des Ordens. Nirgendwo sonst in den entsprechenden 
Dokumenten wird deutlicher, dass Christi Worte „Was ihr für einen meiner 

 
208 “Wenn aber die Brüder durch die Städte oder die Kastelle gehen … soll nichts (Ärgerliches) geschehen 
… wie das ihrer Heiligkeit wohl geziemt.” JR IV, 1.4 
209 “Ich, Raimund, ein Diener der Armen unseres Herrn Jesus Christus…” JR Eingangsprotokoll, 2 
210 JR II, 2 
211 “die heiligen Armen” JR V, 1 
212 “Diese Vorschriften … gebieten wir im Namen des allmächtigen Gottes und der Hl. Maria und des Heili-
gen Johannes und der heiligen Armen …” JR XV 
213 “Der Kranke soll wie ein Herr … gespeist werden.” JR XVI, 3 
“Deshalb sollen die Brüder eifrig sein im Dienste der Kranken, die unsere Herren sind.” 1 HO XVIII, 1 
214 “sein Herr” JR II, 3 
“Ich gebiete den Gesegneten, unseren Herren Kranken … zwei zwei herrliche Eigengüter zum ewigen Be-
sitz zu geben.” BV I,5 
“… den heiligen Kranken, unseren gesegneten Herren..” BV I, 7 



137 
 

geringsten Brüder getan habt, das habt ihr für mich getan215“ in die Tat umge-
setzt werden sollen. Das Hospital soll eine Gemeinschaft von Heiligen sein, in 
der alle gemeinsam zur Heiligung aller beitragen. Die Kranken sind berufen, 
Werkzeuge zur Heiligung der Brüder zu sein216, und wenn sie dieser Berufung 
folgen, werden sie selbst heilig. Die Brüder verherrlichen den Herrn durch ihren 
Dienst an den Kranken, der immer als ganzheitlicher Dienst an Körper, Geist und 
Seele verstanden wurde. Dadurch heiligen die Brüder die Kranken, den Dienst 
selbst und sich selbst. Sogar das Haus, in dem diese gegenseitige Heiligung 
stattfindet, wird dadurch heilig217. Jetzt verstehen wir, warum in der Ordensregel 
das Wort „heilig“ so häufig verwendet wird. 

 

e. Die Askese 

Ein Blick auf die asketischen Ziele und die Praxis der Brüder bietet uns einen tie-
fen Einblick in die Spiritualität des Ordens des Hl. Johannes218: 

Im Zentrum stehen die Ordensgelübde: Alle Brüder geloben Keuschheit, Ge-
horsam und den Verzicht auf persönliches Eigentum219. Die Anforderungen der 
einzelnen evangelischen Räte werden in der Folge präzisiert:: 

1. Keuschheit: Um die gelobte Keuschheit zu wahren, müssen die Brüder 
den Kontakt mit Frauen meiden220. Wo dies unumgänglich ist, sind sie ver-
pflichtet, das Schamgefühl zu bewahren221. Entgegen den damaligen Ge-
pflogenheiten ist es ihnen zudem untersagt, nackt zu schlafen222. Verfällt 
ein Bruder trotz aller Vorsichtsmaßnahmen in Unzucht, muss er, sofern er 
heimlich gesündigt hat, heimlich beichten und eine entsprechende Buße 
tun223. Wird die Sünde jedoch öffentlich bekannt, folgt eine strenge Be-
strafung224. 

2. Gehorsam: Was auch immer der Meister von einem Bruder verlangt225, 
dieser muss es gehorsam ausführen. Diese Hingabe wird als „heiliger 

 
215 Mt 25,40; vgl. Den Kontext Mt 25,31-46. Zur Stellung der Kranken vgl. auch WALDSTEIN-WARTENBERG, 
Bruderschaften, S. 14 f. 
216 Vgl. Joh 9, 3 
217 “Ego Jobertus, sacre domus .. magister” BV I, so nur in der lateinischen Fassung. 
218 Vgl. BALLESTREM, spiritualite, und DUCAUD-BOURGET, Francois: La spiritualité de l’Ordre de Malte. -
Rom ²1963. Übersetzung ins Englische: The Spiritual Heritage of The Sovereign Military Order of Malta. -
Vatikan 1958. 
219 “Als erstes gebiete ich, dass alle Brüder, die zum Dienst der -armen kommen, die -dinge, die -gott in die 
Hand des Priesters und auf das Buch (=Hl. Schrift) versprochen haben, mit -gottes -hilfe halten: Das sind 
Keuschheit und -gehorsam, das ist alles, was ihnen von ihrer -vorstandschaft (=Obere) geboten wird, und 
dass sie ohne -eigentum leben.” JR I 
220 “Frauen jedoch sollen weder ihren Kopf noch ihre Füße waschen noch ihr Bett machen.” JR IV, 6 
221 “Wo Frauen sind, do sollen sie auch ihr Schamhaftigkeit bewahren.” JR IV, 5 
222 “… auch sollen sie nicht nackt … liegen…” JR VIII 
223 “Wenn ein Bruder … in Unkeuschheit gefallen ist, so büße er in der Verborgenheit, wenn er Heimlich 
gesündigt hat, und man soll ihm eine angemessene Buße verordnen.” JT IX, 1 
224 “… soll man ihn … ausziehen … und er soll geschlagen werden … und er soll aus der ganzen Gemein-
schaft des Ordens und der Brüder verstoßen werden.” JR IX, 2 f. 
225 “Gehorsam, das ist alles, was ihnen vo ihrer Vorstandschaft (=Obere) geboten wird.” JR I, 2 



138 
 

Gehorsam“ bezeichnet, da sie als wesentliches Instrument zur Heiligung 
dient226. 

3. Armut: Zur Erfüllung des Armutsgelübdes gehört eine einfache, keines-
wegs luxuriöse Kleidung227. Dieser Forderung wird durch die Androhung 
schwerer Strafen Nachdruck verliehen – selbst über den Tod hinaus, sollte 
ein Mitbruder im Besitz verbotener Güter verstorben sein228. Wurde ein 
solcher Besitz zu Lebzeiten entdeckt, band man dem Betreffenden das 
Geld um den Hals; er wurde nackt durch das Hospital geführt und schwer 
geschlagen229. 

Eine weitere asketische Verpflichtung stellt das Fasten dar. Die Brüder dürfen le-
diglich zweimal täglich speisen; an Mittwochen und Samstagen sowie in der Zeit 
von Septuagesima bis Ostern ist der Genuss von Fleisch untersagt230. 

Darüber hinaus sind die Brüder zu äußerster Bescheidenheit231 aufgerufen und 
zur Einhaltung des Stillschweigens232 verpflichtet – insbesondere bei Tisch so-
wie nach der Komplet.

 

f. Die Heiligenverehrung 

Ein weiteres wesentliches Element der ordens-
eigenen Spiritualität ist die Heiligenverehrung, 
obgleich dieses Thema in den Quellen der hier 
untersuchten Frühzeit nur vereinzelt explizit 
Erwähnung findet. 

Maria233, die heilige Mutter Gottes, und der 
heilige Johannes werden in der Ordensregel 
lediglich ein einziges Mal gemeinsam genannt. 
In Kapitel 15 heißt es: „All dies [...] gebieten 
und verordnen wir im Namen des allmächtigen 
Gottes und der Seligen Maria und des Heiligen 
Johannes und der (heiligen) Armen.“ Interes-
santerweise fügt hier nur die deutsche Quelle 
das Attribut „heilig“ bei den Armen ein. Diese 

 
226 “mandans … sub virtute sancte obediencie firmiter et districte.” BV I, 9 -8nur in der lateinischen -fas-
sung genannt). 
227 “… ihre Kleidung soll besceiden sein. …” JR II, 2 
“Weiterhin verwehren wir den Brüdern eisenbraunes und gelbbraunes Baumwolltuch und Pelze von wil-
den  Tieren anzuziehen.” JR VIII, 1 
228 “Wenn es vorkommt, dass irgendein Bruder, der ohne eigentum sein sollte, bei seinem Tode Eigentum 
hat, das er zu Lebzeiten seinem Oberen nicht vorgezeigt hat, für den sollen keine Gottesdienste gehalten 
werden, nur soll man ihn begraben wie einen Sträfling.” JR VII, 1 
229 JR VIII, 2 
230 “Sie sollen auch nicht mehr als zweimal am Tag essen und an jedem Mittwoch und Samstag von da an, 
wenn man das #alleluja ablegt (=Septuagesima) bis Ostern sollen sie kein Fleisch essen. …”JR VIII, 2 
231 “Man gewähre euch nicht mehr von eurem Anspruch als Wasser und Brot udn Kleider…” JR II, 1 
232 “Bei Tische soll … jeder sein Brot in Stillschweigen esen … und in ihren Betten sollen die Brüder Still-
schweigen bewahren.” JR XI, 1,3 
233 Bild: Ausschnitt aus dem Gemälde „Die Jungfrau mit dem Heiligen Publius und dem Heiligen Johannes 
der Täufer”, von Mattia Preti (1613-1699), das im St. Pauls - Kollegiat in Rabat, Malta, aufbewahrt wird. 



139 
 

Formel führt Maria, Johannes und die Armen gewissermaßen als die zentralen 
Schutzheiligen des Ordens ein. 

Die Wurzeln dieser Verehrung lassen sich historisch herleiten: Die Kirche des 
Hospitals wurde in unmittelbarer Nachbarschaft zur Kirche der Heiligen Maria La-
tina errichtet und entstammte diesem klösterlichen Umfeld. Die Marienverehrung 
wurde von dort offensichtlich bruchlos fortgeführt. Dass diese geistliche Ausrich-
tung im Laufe der Zeit an Bedeutung gewann, belegen spätere Quellen: Um 
1239 ist mit Sicherheit belegt, dass Novizen bei ihrer Aufnahme geloben muss-
ten: „Ich gelobe und verspreche Gott, dem allmächtigen Gott, der allerseligsten 
Jungfrau Maria und dem heiligen Johannes dem Täufer, dass ich dem Oberen, 
den Gott und unser Orden mir gegeben haben, stets gehorchen werde, dass ich 
ohne Besitz leben werde und dass ich die Keuschheit bewahren werde, so wahr 
mir Gott helfe.234" Diese tiefe Verehrung spiegelt sich auch in den Berichten Bo-
sios wider, auf die sich Moroso bezieht. Darin wird die besondere Hingabe der 
Ritter gegenüber der Heiligen Jungfrau sowie die Errichtung zahlreicher Heiligtü-
mer zu ihren Ehren hervorgehoben.  

  

 
Unter diesen ist das Heiligtum  

Unserer Lieben Frau 
von Liesse  

besonders erwähnenswert, das von 
drei französischen Rittern erbaut 

wurde, die auf wundersame Weise von 
Maria gerettet wurden.235"  

(Moroso. loc. cit.. S.4) 

 
Die Verehrung des Bildes 
Unserer Lieben Frau 

von Philermos 
spielt später in der Zeit des Ordens 
auf Rhodos bis heute eine wichtige 

Rolle. 

 
234 Zitiert nach MOROSO, Nicolas: Die Verehrung der heiligen Jungfrau, Schutzpatronin des Johanniter-
Ordens, durch die Malteser-Ritter. Sigmaringen 1956 = Übersetzung von: La Dévotion des Chevaliers de 
Malte envers la Sainte Vierge, Protectrice de l’Ordre de Saint Jean-Baptiste sous l’Invocation de Nôtre-
Dame de Philerme. S. 3 
235 Ebd., S. 4 



140 
 

 
Die Verehrung 

Unserer Lieben Frau 
von Damaskus 

 
und  

Unserer Lieben Frau von Lourdes 
sind weitere zeitgenössische Marien-

verehrungen des Ordens. 
 

Die Verehrung des Heiligen Johannes spielt im Orden eine besondere Rolle, 
zumal der Orden nach ihm benannt ist. Zunächst gilt es jedoch zu unterschei-
den: 

236Das Männerhospiz und 
seine Kapelle, die als Er-
weiterung des Klosters St. 
Maria Latina errichtet 
wurden, waren ursprüng-
lich gegen Ende des 11. 
Jahrhunderts dem Heili-
gen Johannes dem 
Barmherzigen geweiht . 
Die Historiker, die das 
Hospital des Heiligen Jo-
hannes von Jerusalem als 
Fortsetzung des Hospizes 
betrachten, nennen ihn 
auch den ersten Schutz-
patron des Ordens des Hl. 

 
236 Bild: Das Bild zeigt eine Tafel aus dem Polyptychon des Heiligen Johannes des Barmherzigen, das um 
1475 von Jan Goraj für die Kirche St. Katharina in Krakau gemalt wurde. Das Bild stellt eine Szene aus dem 
Leben des Heiligen Johannes des Barmherzigen dar, der im 7. Jahrhundert Patriarch von Alexandria 
war. Johannes der Barmherzige war bekannt für seine Wohltätigkeit und seine Hilfe für die Armen und 



141 
 

Johannes237. Er war ein 550 geborener Adliger aus Zypern. Er wurde Patriarch 
von Alexandria in Ägypten. Bald wurde er im Osten als einer der größten Wohltä-
ter verehrt, da er sich besonders den Armen und Kranken widmete. Er gründete 
Krankenhäuser und Häuser für die Armen und war der Erste, der die Armen und 
Kranken seine „Herren und Meister“ nannte. Er starb zwischen 616 und 620238. 

239Die meisten Historiker, die eine Ab-
hängigkeit des Hospitals vom Amalfi-
tanischen Hospiz leugnen, betrach-
ten Johannes den Täufer von An-
fang an als Schutzpatron des Or-
dens240. Das erste Dokument, das Jo-
hannes den Täufer erwähnt, ist die 
Schenkungsurkunde von Foupier 
Favard über das Land Diosolvol. Die-
ses Dokument241 stammt aus der Zeit 
zwischen 1106 und 1110  Spätestens 
ab diesem Zeitpunkt, also noch zu 
Lebzeiten des Gründers Gerhard, gilt 
Johannes der Täufer als Schutzpatron 
des Ordens. So nennt auch die Bulle 
„ Piae postulatio voluntatis “ von 
Papst Paschalis II. vom 15. Februar 
1113242 Johannes den Täufer als 
Schutzpatron. Er wurde als Vorläufer 
Christi verehrt. Er lebte in der Wüste 
und predigte dort, wie die Brüder des 
Ordens des Hl. Johannes, die in eine 
fremde, wüstenartige Gegend zogen, 
um dort Christus zu dienen. 

 
Bedürftigen. Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/bc/Polyp-
tych_of_John_the_Merciful_01.jpg  
237 Als deren erster wohl Wilhelm von Tyrus in: Recueil des Historiens de Croisades. Historiens Occiden-
taux. I 10 S. 30 f.: vgl. auch VOLBORTH: Der vergessene, erste Schutzheilige des Ordens St. Johannis vom 
Spitsl zu Jerusalem. In: Württembergisch-Badensche Genossenschaft des Johanniterordens. Rund-
schreiben Nr. 27 (1962) S. 50 f. 
238 Eine legendarische Biographie findet sich in: VORAGINE, Jacobus de: Die Legenda aurea. Aus dem La-
teinischen übersetzt von Richard Benz. (Ost-)Berlin 1963, S. 160-168 
239 Bild: Der Hl. Johannes im Ordenshospital, aus dem Regelbuch von 1584 des Großmeisters Frà Hugo 
LOUBENA VERDALLX. Quelle: https://m.media-amazon.com/images/I/91J6AQSiugL._SL1500_.jpg  
240 Sehr ausführlich versucht dies PACIAUDIUS, Paullus M.: De cultu S. Johannis Baptistae Antiquitates 
Christianae. Rom 1755, S. 273 ff. zu beweisen;desgl. HIESTAND, a.a.O., S. 43-47 
241 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 10 
242 Ebd., Nr. 30 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/bc/Polyptych_of_John_the_Merciful_01.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/bc/Polyptych_of_John_the_Merciful_01.jpg
https://m.media-amazon.com/images/I/91J6AQSiugL._SL1500_.jpg


142 
 

243 
Der heilige Johannes (wahrscheinlich als Stellvertreter Christi) wird auf den Mün-

zen des Ordens244 des beginnenden 16. Jahrhunderts symbolisch als Lehens-
herr245 dargestellt, der den Großmeister mit Fahnen belehnt, 

 
oder sein (Johannes‘) Kopf auf der Schale nach seiner Enthauptung, 

 
243 Bildquelle: PROKOPOWSKI, a.a.O. S. 21 
244 Als Subjekt des Völkerrechts hatte er ua. das Recht, Münzen zu schlagen. 
245 Diese Hinweise, und die der folgenden Fußnote, verdanke ich u.a. einer persönlichen -mitteilung 
WALDSTEIN-WARTENBERGS 



143 
 

 
während der Großmeister und der Ordensrat auf den ältesten Siegeln des Or-

dens vor dem Grab Christi knien und beten246. 

Waldstein-Wartenberg erwähnt die Verehrung des Heiligen Johannes des Täufers 
als Schutzpatron der Einsamen und der Baptisterien in Frankreich und Bedford 
berichtet, dass der Heilige Johannes auch als Schutzpatron der Kranken verehrt 
wurde – er meint damit Epileptiker247. 

 

g. Die Hospitalität als Kernaufgabe des Ordens 
248 

„Die Hospitalität nimmt den ersten Rang un-
ter allen Werken der Frömmigkeit und 
Menschlichkeit ein. Alle christlichen Völker 
stimmen darin überein, weil sie alle anderen 
Tugenden einschließt. Sie muss von allen 
Menschen guten Willens geübt und geachtet 
werden – ganz besonders von denen, die den 
ehrenvollen Namen eines Hospital-Ritters 
führen. Deshalb dürfen wir uns keiner ande-
ren Aufgabe hingebungsvoller widmen als 
derjenigen, von welcher der Orden seinen 
Namen ableitet.249“ 

 
246 Aufgrund der im 11. Jahrhundert propagierten Laienfrömmigkeit wollte der Orden des Heiligen Johan-
nes als Vasallen Christi in der Welt leben, nicht aber einem weltlichen Lehensherrn, sondern Christus al-
lein dienen. Die Vasallenpflichten bestanden im Schutz der “Untertanen” Christi, in erster Linie der Pilger, 
Armen und Kranken, die Christus als seine Brüder bezeichnet hatte. Dazu gehörte der Straßenschmutz 
(“Die Pilger reisten zur Stammburg Chrisi”), der Schutz seines Grabes (abgeleitet vom heidnischen Grä-
berkult der Germanen), sie schützten sein “Reich”, das zunächst gegenständlich genommen, das König-
reich Jerusalem war, später das christliche Abendland. Si ist die Entwicklung in einen Ritterorden schon 
zu Zeiten Meister Raimund de Puys zu verstehen. WALDSTEIN-WARTENBERG, Rechtsgeschichte, S. 19 
247 BEDFORD, W.K.R. und HOLBECHE, Richard: The Order of St. John of Jerusalem. Being a history of the 
English Hospitallers of St. John, their Rise and Progress. London 1902. Neudruck (New York) 1978, S. 3 
248 Bild: Der Selige Gerhard im Hospital. Aus: BOSIO, Iacomo: Dell’ Istoria della Sacra Religione illma Militia 
di S. Gio Gierosolno, Bd. I (Venezia ³1695), S. 56 
249 VERTOT, Histoire, Bd. VI, S. 52 f. zitiert auch bei WIENAND, a.a.O., S. 268 



144 
 

Die Historie belegt, dass diese Worte  
Vertôts keine bloße Formel waren,  
sondern im praktischen Dienst lebendig  
umgesetzt wurden. 

Die Hospitalität des Ordens des Heiligen Jo-
hannes wurzelt in der zuvor behandelten tie-
fen Spiritualität; sie ist deren praktischer 
Ausdruck. Hospitalität wird hier konsequent 
als Dienst an den Armen des Herrn verstan-
den. Dies spiegelt sich in der Titulatur wider: 
Die Großmeister firmieren als „Diener der Ar-
men unseres Herrn Jesus Christus“250 oder 
„Diener der armen Kranken“251, die Mitbrü-
der schlicht als „Diener der Armen“252.  

Diese Haltung mag auf den ersten Blick pa-
radox erscheinen, da ritterliches Selbstver-
ständnis selten mit Demut assoziiert wird. 
Doch das ritterliche Ideal der Treue fand hier 
seine sakrale Zuspitzung: Die Kreuzfahrer 
betrachteten Christus als ihren obersten 
Lehnsherrn. Da Christus sich in der Nach-
folge von Matthäus 25,37-40 mit den Ge-

ringsten identifiziert, wird der Dienst am Hungrigen, Kranken oder Gefangenen 
zum unmittelbaren Dienst an Christus selbst. Die Pflege der Armen als „Herren“ 
ist somit die logische Konsequenz aus ritterlicher Loyalität und christlichem Glau-
ben. 

Die Lesart der lateinischen Handschrift der Ordensregel (JR II,2) spricht noch 
deutlicher von: 

 

 

„Domini nostri pauperes quorum servos nos esse fatemur“ 
Die Armen unseres Herrn, deren Diener zu sein wir bekennen … 

Die Regel des Ordens des Heiligen Johannes nennt die Ordensmitglieder 

 
„fratres at servitium pauperum venientes“ 
= Brüder, die zum Dienst an den Armen kommen. 

 
250 JR, Eingangsprotokoll, 2 
251 HO Eingangsprotokoll, 3 
252 JR II, 2 



145 
 

 

In späteren Fassungen der Regel wird dies zum dualen Auftrag erweitert 
"fratres accedentes ad obsequium pauperum et tuitionem fidei catholicae" 
(Brüder, die zum Dienst an den Armen  
und zum Schutz des Katholischen Glaubens herantreten). 

Daraus leitet sich unser Ordensmotto  
„tuitio fidei et obsequium pauperum“ ab. 

Ein Proprium des Ordens des Heiligen Johannes (vgl. Kap. 3 der Regel) ist dabei 
die Ganzheitlichkeit der Sorge: Der Dienst beschränkt sich nicht auf die physi-
sche Pflege sondern schloss die Sorge um das Seelenheil der Betreuten wie der 
Betreuer ein. Die pastorale und sakramentale Dimension – priesterliche Kran-
kenbesuche und die Krankenkommunion – sind keine optionalen Ergänzun-
gen, sondern integrale Bestandteile der Pflege.  

Im Orden des Heiligen Johannes wird die Nächstenliebe somit zum vollzoge-
nen Gottesdienst: Der hospes (Gast) ist Christus selbst, der uns in den Kran-
ken begegnet. 

 

 

 

Der Selige Gerhard  
im Hospital von Jerusalem  253 

 

 
 

  

 
253 Wandgemälde im Blessed Gérard’s Care Zentrum in Mandeni/Südafrika 



146 
 

Die Hospitalitas als Heilsereignis und die „communio sanctorum“: 
 

 

1. Gott schenkt mir seine Liebe und sendet mich 
2. Ich helfe dem Kranken 
3. und begegne im Kranken dem (leidenden) Herrn 
4. Der Kranke erfährt meine Hilfe 
5. und begegnet damit dem [heil(ig)enden] Herrn 
6. Und wird heil(ig) im Eins-Sein mit Gott. 

 
Dadurch transformiert sich das Hospital zum Ort der Heilserfahrung, die 
Hospital-Gemeinschaft zur „Gemeinschaft der Heiligen“ und die Hospita-
lität zum sakramentalen Heilsereignis. 

Historische Alleinstellung und das „Vierte Gelübde“ 

Der Orden des Heiligen Johannes war die erste Gemeinschaft des Abendlan-
des, die die Hospitalität zur primären Ordensaufgabe erhob. Während rö-
mische Valetudinarien primär der Erhaltung der Arbeitskraft von Sklaven dienten 
und bischöfliche Xenodochien (ab dem 5. Jahrhundert254) eher allgemeine Ver-
sorgungseinrichtungen waren, zeichnete sich der Orden des Heiligen Johannes 
durch eine primäre Ausrichtung auf die Armen- und Krankenpflege in großem 
Umfang aus. 

 
 

 
254 Google KI klärt am 18.1.2026: “Die Annahme, das Konzil von Nicäa (325) habe solche Einrichtungen 
angeordnet, beruht auf einer historischen Verwechslung oder späteren Zuschreibung. … Bestimmungen 
über die Verwaltung und den Schutz von Xenodochien wurden erst auf dem Konzil von Chalkedon 
(451) in den Kanones 8 und 10 detailliert kirchenrechtlich verankert.” 



147 
 

Obschon die ursprüngliche Regel noch kein explizites Hospitalitätsgelübde kennt, 
kodifiziert das Gewohnheitsrecht des Ordens des Heiligen Johannes um 1239 
(Kap. 121) ein einzigartiges Aufnahmezeremoniell. Neben den evangelischen Rä-
ten (Gehorsam, Keuschheit, Armut) tritt ein viertes, distinktives Versprechen 
hinzu: 

„...denn Ihr versprecht,  
Diener und Sklave zu sein unseren Herren Kranken.“ 

 

 255 

Die Architektur des Heils:  
Sakralraum und Krankensaal 

Diese theologische Zentrierung prägte die 
Architektur: Krankensäle im Orden des 
Heiligen Johannes verfügten oft über in-
tegrierte Altäre oder wurden als doppel-
stöckige Kirchen256 konstruiert. Diese 
Bauweise ermöglichte den Kranken den 
audiovisuellen Kontakt zur Liturgie –  

 
255 Bild: aus PROKOPOWSKI, a.a.O., S. 203 
256 Vgl. GRUNSKY, a.a.O., passim 



148 
 

 257 
ein Prinzip, das sich bis in die Lazarettzüge des Ersten Weltkriegs258 

259  
und andere Einrichtungen wie San Giacomo in Augusta in Rom tradierte260. 

 

 
Heilige Messe in der Blessed Gérard’s Kirche in Mandeni/Südafrika 

 

 
257 Bild: Inneres eines Lazarettzugwagens mit Altar aus dem Ersten Weltkrieg, aus PROKOPOWSKI, a.a.O., 
S. 229 
258 Waggon eines Lazarettzuges der italienischen Assoziation aus dem Ersten Weltkrieg (1914-18), 
259 Bild: Krankensaal mit Altar im Ordenshospital  S. Goacomo in Augusta, aus PROKOPOWSKI, a.a.O., S. 
203 
260 Hospital in Rom, San Giacomo in Augusta, wo der Malteserorden einst eine Station unterhielt. Die Bil-
der entstanden beim Besuch eines Großmeisters dort. Das Hospital war bis 2008 in Betrieb. 



149 
 

Die Regel des Ordens des Heiligen Johannes priorisiert konsequent die pastoral-
sakramentale Sorge. Bevor die stationäre Aufnahme erfolgt, wird das Seelenheil 
durch die Sakramente der Versöhnung und Eucharistie gesichert. Erst danach 
wird der Kranke als „Quasi dominus“ (wie der bzw. ein Herr) aufgenommen und 
täglich gestärkt (reficiantur). 

  

Das älteste Siegel aus 
der Ära von Raimund 
du Puy261 symbolisiert 
diesen Zusammen-
hang:  
Das „Ewige Licht“ und 
das Weihrauchfass 
über dem Kranken-
bett bezeugen die un-
unterbrochene Ge-
genwart Christi im Al-
tarsakrament und das 
fürbittende Gebet der 
Brüder. 

Das Hospital von Jerusalem als umfassendes Sozialsystem 

Die Statuten belegen, dass der Orden des Heiligen Johannes bereits in seiner 
Frühphase ein hochdifferenziertes System der Nächstenliebe betrieb. Das Hospi-
tal von Jerusalem war weit mehr als ein hospitium (Gästehaus); es fungierte als 
umfassendes Zentrum karitativer Fürsorge, das Säuglingspflege, Wohlfahrtshilfe 
für Bedürftige und Gefangenenfürsorge einschloss. Qualitativ wie quantitativ 
stellte es die erste reguläre und professionelle Hilfsinstitution des christlichen 
Abendlandes dar. 

 
261 Ältestes Siegel des Ordens, aus: WIENAND, a.a.O., S. 42 



150 
 

Die Dimensionen  
des Hospitals von Jerusalem 

Die Effizienz und der Umfang der sozialen 
Leistungen des Ordens des Heiligen Johan-
nes lassen sich eindrucksvoll an der Logistik 
des Hospitals in Jerusalem ablesen. 

Johannes von Würzburg, der 1135 Jeru-
salem besuchte, hinterließ 1170 eine detail-
lierte Beschreibung262, die den außerge-
wöhnlichen Charakter dieser Einrichtung 
dokumentiert: 

„Gegenüber der Grabeskirche, auf der ge-
genüberliegenden Seite des Weges Rich-
tung Süden, steht eine wunderschöne Kir-
che, die zu Ehren Johannes des Täufers er-
baut wurde. Angeschlossen ist ein Hos-
pital, in dem in verschiedenen Räumen 
eine enorme Menge Kranker, Männer 
wie Frauen, versammelt ist. Sie werden 
täglich mit großem Aufwand gepflegt 
und gesund gemacht. Als ich dort war, 

erfuhr ich aus dem Bericht der dienenden Brüder selbst, dass die Gesamtzahl 
dieser Kranken zweitausend betrug, von denen manchmal im Laufe eines Tages 
und einer Nacht mehr als fünfzig tot hinausgetragen werden, während ständig 
viele neue hinzukommen. Was soll ich noch sagen? Dasselbe Haus versorgt 
ebenso viele Menschen draußen mit Lebensmitteln wie drinnen, zusätzlich zu der 
grenzenlosen Wohltätigkeit, die es täglich den Armen schenkt, die von Tür  zu 
Tür um Brot betteln und nicht im Haus wohnen, so dass die Gesamtsumme sei-
ner Ausgaben sicherlich nicht einmal von den Verwaltern und Verwaltern berech-
net werden kann. Zusätzlich zu all diesen Geldern, die für die Kranke und andere 
Arme, dieses Haus unterhält in seinen verschiedenen Burgen auch viele Perso-
nen, die in allen möglichen militärischen Übungen zur Verteidigung des Landes 
der Christen gegen die Invasion der Sarazenen ausgebildet sind.“ 

Infrastruktur 
und ganzheitli-
che Fürsorge 

Diese Schilderung 
verdeutlicht, dass 
das Hospital des 
Ordens des Heili-
gen Johannes weit 
über eine medizi-
nische Station hin-
ausging. Es war 

 
262 Deutsche Übersetzung des Berichtes bei WINTERFELD, a.a.O., S. 56 ff.; vgl. auch BOTTARELLI, a.a.O., 
S. 22 f. und HIMMELS, Heinz: Der Malteserorden, unveröffentlichtes Manuskript o.O.u.J., S. 1. Originalti-
tel: JOANNIS WIZBURGENSUS Presbyteri: Descriptio Terrae Sanctae, ex., cod. Man. Mosterii Tegernseen-
sis C. XI. Pez Thesaur. anecdot. 



151 
 

eine multifunktionale Großinstitution, die sowohl Kranke stationär behandelte als 
auch Gesunde und Pilger „hospitaliter“ aufnahm. Die Dimension von 2.000 Bet-
ten unterstreicht die quantitative Einzigartigkeit im 12. Jahrhundert. 

Ein wesentliches Merkmal des Ordens des Heiligen Johannes war zudem die Ver-
knüpfung von karitativem Dienst und militärischem Schutz. Die Erwähnung der 
bewaffneten Kräfte zur Sicherung der Ländereien und Burgen belegt die bereits 
früh einsetzende strukturelle Doppelnatur des Ordens: Der Schutz der Gläubigen 
(tuitio fidei) bildete den notwendigen Rahmen, um den Dienst an den Armen 
(obsequium pauperum) überhaupt erst zu ermöglichen. 

Somit stellt das Hospital von Jerusalem im Kontext des Ordens des Heiligen Jo-
hannes ein ganzheitliches Modell christlicher Existenz dar, das physische Heilung, 
soziale Absicherung und militärischen Schutz in einer theologisch begründeten 
Einheit zusammenführte. 

Exkurs erstellt durch Google KI: 
 
Die funktionale Differenzierung:  
Fratres armorum und Fratres infirmarii  
 
Die Professionalität des Ordens des Heiligen Johannes manifestierte sich bereits 
früh in einer klaren internen Aufgabenverteilung. Diese Differenzierung war kein Aus-
druck einer hierarchischen Wertung, sondern die notwendige strukturelle Antwort auf 
den dualen Auftrag von tuitio fidei und obsequium pauperum. 
1. Die Fratres infirmarii (Krankenbrüder) 
Die fratres infirmarii bildeten den spirituellen und operativen Kern des Hospitals. Ihr 
Dienst war unmittelbar auf das „Proprium“ des Ordens des Heiligen Johannes aus-
gerichtet: die direkte Pflege der „domini nostri pauperes“. 

• Aufgabenprofil: Sie verantworteten die stationäre Aufnahme, die pflegerische 
Versorgung und die Organisation der pastoral-sakramentalen Betreuung. 

• Identität: In ihnen verkörperte sich primär das Ideal des „Dieners und Skla-
ven“ der Kranken. Ihr Handeln war geprägt von der täglichen Begegnung mit 
Christus im leidenden Menschen. 

2. Die Fratres armorum (Waffenbrüder) 
Die fratres armorum (später oft als Ritterbrüder bezeichnet) stellten die militärische 
Kapazität des Ordens des Heiligen Johannes dar. Ihre Rolle darf jedoch nicht iso-
liert vom Hospitalwesen betrachtet werden. 

• Aufgabenprofil: Sie sicherten die Infrastruktur des Ordens des Heiligen Jo-
hannes, schützten die Pilgerwege und verteidigten die Grenzburgen, die als 
ökonomische und strategische Basis für den Unterhalt des Hospitals dienten. 

• Identität: Ihr Kampf war ein „Schutzdienst“. Während die infirmarii Christus 
im Kranken pflegten, verteidigten die armorum den Raum, in dem diese Pflege 
und die christliche Existenz überhaupt möglich waren. 

Die organisatorische Einheit 
Trotz dieser spezialisierten Fachbereiche blieb der Orden des Heiligen Johan-
nes eine unteilbare Einheit. Die Quellen belegen, dass die militärischen Ressourcen 
(Burgen, Ländereien, Bewaffnete) konsequent auf das Ziel der Hospitalität hingeordnet 
waren. Die fratres armorum schufen die äußere Sicherheit, damit die fratres infirma-
rii das Heilsereignis der Hospitalität vollziehen konnten. Erst durch diese Professionali-
sierung konnte der Orden des Heiligen Johannes über Jahrhunderte hinweg als die 
stabilste Hilfsinstitution des Abendlandes bestehen. 
 

 

  



152 
 

Kapazität und Universalität des Dienstes 

Weitere zeitgenössische Zeugnisse stützen die Berichte über die außergewöhnli-
che Kapazität des Hospitals in Jerusalem. Der Pilger Theoderich263, der die Ein-
richtung um 1172 besuchte, dokumentierte 1000 Betten. Ein konkretes Beispiel 
für die logistische Leistungsfähigkeit liefert Roger de Moulins für das Jahr 
1177: Nach der Schlacht von Tell Diezer (Montgisard/Ramla) wurden 750 ver-
wundete Soldaten in das Hospital eingeliefert, das zu diesem Zeitpunkt bereits 
900 Kranke versorgte. 

Ein wesentliches Distinktionsmerkmal des Ordens des Heiligen Johannes war die 
unbedingte Universalität der Aufnahme: Bei der Behandlung wurde kein Unter-
schied hinsichtlich der Herkunft oder Religionszugehörigkeit der Hilfesuchenden 
gemacht. Diese gelebte Unparteilichkeit führte bereits im 11. Jahrhundert zu ei-
ner Form des Gentlemen’s Agreement seitens der nicht-christlichen Gegner ge-
genüber dem Hospital. 

Zwehl würdigt diese Pionierleistung des Ordens des Heiligen Johannes mit den 
Worten: 

„Den Johannitern gebührt die Ehre, als erste die Unterbringung und Pflege von 
Kranken aller Art und Herkunft in größerem Umfang in Angriff genommen zu ha-
ben.264 “ 

Neben der sozialen Offenheit setzte der Orden des Heiligen Johannes auch neue 
qualitative Standards in der Infrastruktur. Außergewöhnlich für die mittelalterli-
che Epoche war der Umstand, dass jedem Patienten ein eigenes Bett zugewiesen 
wurde265. Insgesamt markierte die Hospitalität des Ordens des Heiligen Johan-
nes somit einen substanziellen Fortschritt in der abendländischen Krankenpflege-
geschichte. 

 

 

Die universale Anerkennung durch weltliche und geistliche Mächte 

Die herausragende Stellung des Ordens des Heiligen Johannes wird durch die 
Anerkennung der höchsten zeitgenössischen Autoritäten unterstrichen. 

 
263 Text auf S. 84 
264 ZWEHL, a.a.O., S. 15. Die Aussage des Zitats gilt zumindest im abendländischen Raum, da im orienta-
lisch-christlichen Raum das Xenodochium als Einrichtung für die Armen- und Krankenpflege schon früher 
bestand. 
265 So berichtet CAMP, Maxime du: La Charité privée à Paris. Hachette 186, S. 75 ff. von der Belegung von 
1219 Betten mit 3148 Kranken im Jahr 1785 im Hôtel Dieu in Paris. 



153 
 

 
Friedrich Barbarossa und Richard Löwenherz 

Kaiser Friedrich I. Barbarossa würdigte die Leistungen als „unschätzbare 
Werke der Barmherzigkeit“.  

In ähnlicher Weise rühmte Richard Löwenherz das „heiligste Hospital von Jeru-
salem“ als „großartig in Werken der Frömmigkeit“. 

Diese weltliche Wertschätzung korrespondierte mit der päpstlichen Anerkennung 
der besonderen Ordensstruktur. In seiner Bulle „Quanto maior“ vom 9. März 
1160 bezeichnete Papst Alexander III. die Brüder im Orden des Heiligen Jo-
hannes ausdrücklich als „standhafte Kämpfer Christi“. Diese Titulierung legiti-
mierte die für den Orden des Heiligen Johannes charakteristische Einheit von 
caritativem Dienst und ritterlicher Schutzfunktion. 

  



154 
 

„Die Vasallen Christi“ 
(CML 4620): 

Einblicke in die Krankenpflege 
des frühen Ordens des Heiligen 
Johannes 

Die Entdeckung  
des „Augenzeugenberichts“ 

Einen bedeutenden Beitrag zur Erfor-
schung der Frühgeschichte des Or-
dens des Heiligen Johannes leistete 
Berthold Graf von Waldstein-Warten-
berg im Jahr 1988 mit seinem Werk 
„Die Vasallen Christi“. Grundlage sei-
ner Ausführungen war ein Fund in 
der Bayerischen Staatsbibliothek 
München (CML 4620 f. 132 b – 139 
b): der Bericht eines unbekannten 
deutschen Mönchs. Waldstein-War-
tenberg vermutet hinter dem Verfas-
ser entweder Johannes von Würz-
burg oder den Pilger Theoderich. 

Der Autor gibt an, sich bereits vor der Eroberung Jerusalems durch die Kreuzfah-
rer innerhalb der Stadtmauern aufgehalten zu haben, wobei er selbst als Patient 
im Hospital aufgenommen wurde. Die dort erfahrene karitative Hingabe bildete 
einen derart starken Kontrast zum weltlichen Treiben der Stadt, dass er sich in-
spiriert fühlte, eine Abhandlung über die Nächstenliebe zu verfassen. Diese ent-
hält eine detaillierte Beschreibung der Krankenpflege des Ordens des Heiligen 
Johannes. Da der Verfasser die Ärzte und Pfleger nicht durch Befragungen von 
ihrer Arbeit ablenken wollte, beschränkte er sich auf reine Beobachtungen. Die-
ser Umstand macht das Dokument heute besonders wertvoll, da es den unge-
schönten Alltag widerspiegelt – auch wenn der Autor sichtlich Mühe hatte, zwi-
schen Rittern und dienenden Brüdern zu unterscheiden oder die korrekten Or-
denshierarchien wiederzugeben. 

Das Hospital als „Palast der Kranken“ 

Das Krankenhaus folgte dem radikalen Prinzip der Universalität: Es nahm Kranke 
aller Nationen, Stände und Konfessionen auf. Jeder Patient galt – ungeachtet des 
Geschlechts oder Glaubens – als „Herr“ und Stellvertreter Christi. Das Hospital 
wurde konsequenterweise als „Palast der Kranken“ bezeichnet; es gehörte sym-
bolisch den Patienten, nicht dem Orden. 

Um die bestmögliche Versorgung zu gewährleisten, beschäftigte der Orden ne-
ben europäischen Fachkräften vermutlich auch orientalische Ärzte. Dies steigerte 
das Vertrauen der einheimischen Bevölkerung in die Einrichtung erheblich. 

  



155 
 

Mobilität und Feldmedizin 

Die Fürsorge des Ordens begann bereits außerhalb der Lazarettmauern. Kranke, 
die den Weg nicht aus eigener Kraft bewältigen konnten, wurden von den Or-
densbrüdern abgeholt. Historisch bemerkenswert ist die Existenz eines mobilen 
Sanitätsdienstes, der die Kreuzfahrer auf ihren Zügen begleitete. Zum Personal 
gehörten hauptberufliche Chirurgen, die auf Schlachtfeldern Zelte und Pavillons 
zur Erstversorgung errichteten. Die Brüder stellten sogar ihre eigenen Reittiere 
und Lasttiere für den Transport der Verwundeten zur Verfügung – ein Symbol da-
für, dass ihr Besitz letztlich nur eine Leihgabe ihrer „Herren“, der Kranken, war. 

Aufnahme und pflegerische Struktur 

Bei der Ankunft im Hospital wurde jeder Patient vom Pförtner mit dem Respekt 
empfangen, der sonst nur Königen gebührte. Der Aufnahmeprozess begann spi-
rituell: Vor der medizinischen Behandlung stand die Beichte und der Empfang 
der Heiligen Kommunion, die als „himmlische Medizin“ bezeichnet wurde – eine 
Praxis, die der Orden von der medizinischen Schule in Salerno übernommen 
hatte. 

Das Hospital war in elf Stationen gegliedert, die nach Krankheitsbildern getrennt 
waren. Eine Station umfasste zwischen 90 und 180 Betten und wurde von einem 
zwölfköpfigen Pflegeteam unter Leitung eines Oberpflegers betreut. Die Frauen-
station, die primär als Geburtsstation fungierte, lag in einem separaten Ge-
bäude, vermutlich im Westflügel nahe dem Kloster Maria Latina Maior. 

Komfort und Ernährung als Heilmittel 

Die Ausstattung der Krankensäle war für mittelalterliche Verhältnisse luxuriös. 
Die Betten waren groß, mit Leinenlaken, Federkissen und Tagesdecken ausge-
stattet, um den Patienten jegliche Härte zu ersparen. Beim Verlassen des Bettes 
erhielten die Patienten Mäntel, Pelze und Schuhe, damit sie auf den kühlen Mar-
morböden weder froren noch sich beschmutzten. 

Die Ernährung war zentraler Bestandteil der Therapie. Während die Grundver-
pflegung (Fleisch an Dienstagen und Donnerstagen, Fladenbrot an den übrigen 
Tagen) in der Klosterküche zubereitet wurde, gab es ein ausgeklügeltes System 
für Zusatznahrungen. Bei Appetitlosigkeit oder zur Stärkung wurden Delikates-
sen wie Rebhühner, Tauben, Lamm, Fisch oder frisches Obst (Granatäpfel, Bir-
nen, Feigen) eingekauft. Hierfür stellte die Ordenskasse jeder Station ein wö-
chentliches Budget zur Verfügung. Interessanterweise speisten die Ordensmit-
glieder erst nach den Kranken und erhielten exakt dieselben Speisen, um die 
Qualität der Verpflegung sicherzustellen. 

Medizinische Praxis und Hygiene 

Die Hygiene nahm einen hohen Stellenwert ein. Neben der regelmäßigen Körper-
pflege (Haareschneiden, Bartpflege, Fußwaschungen mit Bimsstein) wurden die 
Stationen während der Mahlzeiten rituell mit Wasser besprengt und mit dem 
Holz des orientalischen Lebensbaums geräuchert. Dies diente nicht nur dem Ze-
remoniell, sondern wirkte desinfizierend und insektenabweisend. 



156 
 

Die medizinische Leitung lag in den Händen gelehrter Fachkräfte. Da das europä-
ische Wissen begrenzt war, rekrutierte der Orden gezielt jüdische, arabische, ar-
menische und syrische Ärzte. Die Visiten fanden morgens und abends statt, wo-
bei die Ärzte von Pflegern begleitet wurden, welche Rezepte notierten und Pro-
ben für die damals zentrale Urinanalyse bereithielten. 

Die Humoralpathologie und chirurgische Eingriffe 

Ergänzend zu den Ärzten beschäftigte das Hospital Barbiere für chirurgische Tä-
tigkeiten wie den Aderlass. Diese Behandlungen basierten auf der antiken Hu-
moralpathologie (Viersäftelehre). Man glaubte, Krankheiten entstünden durch 
ein Ungleichgewicht von Blut, Schleim, gelber Galle und schwarzer Galle. Ein 
Übermaß dieser Säfte beeinflusse nicht nur die Gesundheit, sondern auch das 
Temperament (Sanguiniker, Phlegmatiker, Choleriker, Melancholiker). Der Ader-
lass galt als notwendiges Mittel, um dieses Gleichgewicht künstlich wiederherzu-
stellen. 

Die Nachtwache: Hingabe und Kontrolle 

Ein besonderes Merkmal der Pflege im Orden des Heiligen Johannes  war die lü-
ckenlose Versorgung nach Einbruch der Dunkelheit. Pro Station übernahmen 
zwei Brüder die Nachtschicht. Um die Patienten vor nächtlichen Ängsten, „Illusio-
nen und Zweifeln“ zu bewahren, blieb die Station durch mehrere Lampen hell er-
leuchtet. 

Der Nachtdienst war geprägt von einem rituellen Versorgungszyklus: Die Brüder 
schritten die Reihen ab und boten mit den Rufen „Wein von Gott!“ und „Wasser 
von Gott!“ Getränke an. Später folgte die Reinigung der Patienten mit warmem 
Wasser, die laut Augenzeugenbericht stets mit „sanftem Zureden“ und ohne 
Zwang erfolgte. Während der Nachtruhe wachten die Brüder ununterbrochen 
darüber, dass die Kranken warm zugedeckt und bequem gebettet blieben. Im 
Ernstfall oblag es ihnen, den Priester für die Krankensalbung und Wegzehrung zu 
rufen oder Verstorbene würdevoll aus dem Saal zu geleiten. 

Das Gebet als geistiges Heilmittel 

Obwohl der Berichterstatter es nicht explizit erwähnt, war das gemeinschaftliche 
Gebet fester Bestandteil des Alltags. Die „Herren Kranken“ wurden aktiv in das 
Fürbittgebet einbezogen. Man bat sie, für den Frieden, die Früchte der Erde, die 
Kirchenhierarchie, das Heilige Land sowie für Wohltäter und Kriegsgefangene zu 
beten. Dahinter stand die mittelalterliche Überzeugung, dass Kranke durch ihr 
Leid Christus besonders nahestünden und ihre Gebete daher eine stärkere Wirk-
kraft besäßen. 

Um die Qualität der Pflege auch nachts sicherzustellen, fand eine feierliche Lich-
terprozession aller Diensthabenden statt. Dabei wurde kontrolliert, ob das Perso-
nal seine Pflichten ordnungsgemäß erfüllte. Ein gewählter Aufseher patrouillierte 
zudem die gesamte Nacht, um Nachlässigkeiten sofort zu korrigieren. Verstöße 
gegen die Ordensdisziplin oder die missbräuchliche Behandlung von Patienten 
wurden drakonisch bestraft – dies reichte von öffentlicher Geißelung bis hin zu 
40 Tagen Arrest bei Wasser und Brot sowie dem sofortigen Ausschluss aus dem 
Dienst. 



157 
 

Das Frauenhospital: Geburtshilfe und Fürsorge 

In einem separaten Gebäude, zu dem der männliche Berichterstatter vermutlich 
nur eingeschränkten Zugang hatte, befand sich das Frauenkrankenhaus. Die dort 
tätigen Pflegekräfte werden als „Mütter vom Heiligen Johannes“ bezeichnet – 
wahrscheinlich Nonnen, die aus der Tradition des Magdalena-Klosters stammten. 

Der Schwerpunkt dieser Abteilung lag auf der Geburtshilfe. Die Gebärenden er-
hielten warme Bäder und eine umfassende hygienische Versorgung. Jedes Neu-
geborene bekam eine eigene Wiege neben dem Bett der Mutter. Sollte eine Mut-
ter jedoch zu krank oder aufgrund extremer Armut nicht in der Lage sein, ihr 
Kind zu versorgen, griff das soziale Netz des Ordens: Das Neugeborene wurde 
einer Amme anvertraut. 

Soziale Verantwortung für Findelkinder 

Die Fürsorge endete nicht mit der Entlassung. Wenn Mütter aufgrund ihrer pre-
kären Lebensumstände unfähig waren, ihre Kinder aufzuziehen, organisierte der 
Krankenhausdirektor die Unterbringung bei Pflegefamilien. Der Bericht spricht 
von einer beachtlichen Größenordnung: Bis zu tausend Kinder wurden vom Or-
den finanziell unterstützt, wobei die jährlichen Kosten pro Kind bei etwa zwölf 
Talenten266 lagen. Dies unterstreicht, dass das Hospital in Jerusalem nicht nur 
eine medizinische Einrichtung, sondern auch ein bedeutendes Zentrum des mit-
telalterlichen Sozialwesens war. 

267  

 
266 Laut Google KI entspricht 12 Talenten der Gegenwert von heute 267.240,-- Euro, was dem Autor unver-
hältnismäßig hoch erscheint. 
267 Darstellung der Krankenpflege des Ordens des Heiligen Johannes im Tower of David History Museum 
Jerusalem 



158 
 

„Gottes Gastgeber“ (Vat. Lat. 4852) 
Die von Katja Klement in der Vatikanischen Handschrift Vat. Lat. 4852 ent-

deckte, wohl zwischen 1181 und 1183 von  
Roger de Moulins verfasste Hospitalordnung 

Über die Speisen für die Kranken und über die Ärzte und die Ordnung,  
die im Palais der Kranken in Jerusalem üblich war. 

Vom Meister des Hospitals und vom Generalkapitel wurde bestimmt, dass jeden 
Tag jeder Kranke ein halbes weiches Brot und genügend Brot des Hauses haben 
soll, und denselben Wein, wie der Konvent. 

Die Ärzte sollen genau die Eigenschaften der Kranken untersuchen und welche 
Krankheiten sie haben. Und sie sollen den Urin untersuchen und ihnen Sirup und 
"Electuarien"268 und die anderen Dinge geben, die die Kranken nötig haben und 
sie sollen die schädlichen Dinge verbieten und die nützlichen verabreichen. Und 
je kränker und schwächer sie sie vorfinden, umso mehr sollen sie sich bemühen, 
sie zu heilen. 

Die Speisen der Kranken sollen folgende sein. Von Ostern bis zum Fest des Heili-
gen Michael sollen sie Fleisch von Hähnchen und anderes Geflügel bekommen, 
und Fleisch von Ziegen und Lämmern, die kein Jahr alt sind und Fleisch von 
Hammeln von einem Jahr und mehr. So wie die fisicien269 es anordnen, sollen sie 
versorgt werden. Und vom Fest Heiligen Michael bis zur Fastenzeit Hühnerfleisch 
und dasselbe wie zuvor, und Fleisch von einjährigen männlichen Schweinen, je 
nachdem, wie der Arzt es bestimmt. Fleisch von weiblichen Vierbeinern sollen die 
Kranken zu keiner (Jahres)zeit essen, und die Brüder, die die Kranken pflegen, 
sollen ihnen keines geben. Während der Fastenzeit soll den Kranken dreimal pro 
Woche frischer Fisch gegeben werden, wenn der Kranke es bei seiner Krankheit 
verträgt doch soll dies auf Anraten des Arztes geschehen. Gemüsesuppe und an-
deres Gekochtes aus Gemüse und Gerstenmehl (Graupen) und andere für 
Kranke geeignete Speisen sollen ihnen auf Anweisung des Arztes gegeben wer-
den. Und gut zubereitet sollen sie ihnen an den festgelegten Tagen serviert wer-
den. Aale und Käse und Linsen und Bohnen und Kohl und andere Speisen, die 
Kranken nicht zuträglich sind, verbieten wir, dass sie ihnen gegeben werden. 

 

  

 
268 Google KI: “Electuarien (lateinisch Electuaria, Einzahl: Electuarium) sind eine traditionelle pharma-
zeutische Darreichungsform, die als Latwerge bekannt ist. 
269 Google KI: “Der Begriff fisicien (oder fisicïen) stammt aus dem Altfranzösischen und ist die historische 
Bezeichnung für einen Arzt oder einen Naturgelehrten. Etymologie: Das Wort leitet sich vom lateini-
schen physica (Naturwissenschaft) ab, was wiederum auf das griechische physis (Natur) zurückgeht. Im 
Englischen entwickelte sich daraus der heutige Begriff physician für einen Mediziner.” 
 



159 
 

Über die Früchte die für die Kranken bestimmt sind 

Von den Baumfrüchten, wie Granatäpfeln und anderen Äpfeln, Birnen, Pflaumen, 
Feigen und Trauben soll ihnen, wie es die Meister, die vor uns waren, festgelegt 
und im Kapitel des Spitals zu Jerusalem zur Unterstützung der Armen und zu ih-
rem Nutzen bestimmt haben, ein Drittel gegeben werden. 

 

Die Bestimmungen über die Brüder und die Sergenten270   
in den Gängen 

In jeder Krankenreihe soll es jetzt und in Hinkunft zwölf Sergenten geben, die 
die Betten der Kranken machen, sie sauber halten und die die Kranken zu den 
Aborten bringen, wobei sie sie führen und stützen sollen. Zur Überfahrt, der 
"Passage" zu Ostern und zu Kreuzerhöhung sollen auf Anweisung des Hospita-
liers zusätzliche Sergenten aufgestellt werden. Zwischen den Reihen sollen sich 
jene Brüder aufhalten die die Nachtwache halten, und zwar zwei Brüder, die jede 
Nacht Wache halten müssen, damit unseren Herren Kranken nichts Unvorteilhaf-
tes geschieht. 

Von den 7.500 byzantinischen Goldmünzen für die Kranken 

Im Generalkapitel wurde beschlossen und bestimmt, dass 1.500 Besanten271 
dem Bruder Hospitalier, dem die Pflege der Kranken obliegt, zum Anstellen von 
Ärzten und für Mandeln für die Kranken jährlich von der ersten Almosenspende 
gegeben werden sollen, die bei den zwei Überfahrten mitgebracht wird, und zwar 
auf folgende Weise: Die Hälfte der vorgenannten Besanten sollen dem Hospita-
lier zur Osterpassage übergeben werden und die andere Hälfte zur Überfahrt zu 
Kreuzerhöhung. Diese Besanten müssen zuerst bezahlt werden, so wie gesagt 
wurde, und die anderen Almosen, die übrigbleiben, sollen zum Unterhalt des 
Hauses ausgegeben werden. 

  

 
270 Google KI: “Der Begriff „Sergenten“ (vom lateinischen serviens, „Dienender“) hat je nach historischem 
und gesellschaftlichem Kontext unterschiedliche Bedeutungen, die sich alle auf eine dienende oder ver-
mittelnde Funktion beziehen. 
1. In mittelalterlichen Ritterorden 
In den großen geistlichen Ritterorden (wie den Templern, Johannitern oder dem Deutschen Orden) bilde-
ten die Sergenten (auch Dienende Brüder) eine eigene soziale Schicht unterhalb der Ritterbrüder.  

• Status: Sie waren meist nicht adliger Herkunft, legten aber wie die Ritter die Ordensgelübde ab. 
• Erkennungsmerkmal: Während Ritterbrüder oft einen weißen Mantel trugen, trugen Sergenten 

meist dunkle (braune oder schwarze) Mäntel. 
• Aufgaben: Sie dienten als schwer bewaffnete Kavallerie, Infanterie oder in handwerklichen und 

administrativen Berufen innerhalb des Ordens.” 
271 Google KI: “Besanten sind nach der Stadt Byzanz (Konstantinopel) benannte Goldmünzen.“  
1.500 Besanten entsprechen heute 573.450,-- Euro. 
 



160 
 

Die Casalien272 der Kranken 

Dies sind die Casalien, deren Obsternte und deren Produktion an Böcken, Ham-
meln, Ziegen, Schweinen und Hühnern dem Gemeinwohl des Hauses zukommt, 
und die den Kranken gehören. Und zwar das Casale von Mont Gabriel. Das Ca-
sale Sareth. Das Casale von Cuisinat Das Casal Saint Marie. Das Casale Caphaer. 
Das Casale Cole273. Kein Mensch darf diese Bestimmung verletzen oder diese 

 
272 Google KI: “Der Begriff Casalien (Einzahl: Casale) ist ein historischer Fachbegriff, der vor allem in der 
Verwaltung der mittelalterlichen Kreuzfahrerstaaten im Nahen Osten (wie dem Königreich Jerusalem) ver-
wendet wurde.  
Hier sind die wichtigsten Details: 

• Bedeutung: Casalien bezeichnen Siedlungen, Gehöfte oder Dörfer im ländlichen Raum. Sie 
bildeten die kleinste wirtschaftliche und administrative Einheit der Grundherrschaft. 

• Struktur: Eine Casale bestand meist aus einer Ansammlung von Bauernhäusern, landwirtschaft-
lichen Nutzflächen und oft auch gemeinschaftlichen Einrichtungen wie Backöfen oder Mühlen. 

• Besitzverhältnisse: Große Ritterorden wie die Templer, Johanniter oder der Deutsche Or-
den erwarben oft ganze Gruppen von Casalien durch Schenkungen oder Kauf, um ihre Finanzen 
und die Versorgung ihrer Truppen sicherzustellen. 

• Etymologie: Das Wort leitet sich vom spätlateinischen casalis (zum Haus gehörig) bzw. ca-
sale (Gehöft/Dorf) ab. Im Arabischen entspricht dies in etwa der Bezeichnung kafr.” 
 

273 Google KI: “Diese Casalen befanden sich im Königreich Jerusalem (Teil der lateinischen Kreuzfahrer-
staaten in der Levante) und gehörten zum Besitz des Johanniterordens (Hospitaliter).  
Die von Ihnen genannten Orte werden in historischen Statuten des Ordens (insbesondere in den Regulie-
rungen aus den 1180er Jahren unter Roger de Moulins) als Versorgungsgüter für das Hospital in Jerusalem 
aufgeführt:  

• Mont Gabriel: Ein Gut in der Nähe von Jerusalem oder im Umland von Akko, das zur Lebensmit-
telversorgung des Hospitals diente. 

• Sareth: Wird oft mit dem biblischen Zereda oder einem Ort in der Nähe von Nablus identifiziert. 
• Cuisinat (auch Cuissinat oder Mal-cuisinat): Dieser Name taucht in Beschreibungen des Heili-

gen Landes oft im Zusammenhang mit der Versorgung der Ordensküchen auf; es handelte sich 
um landwirtschaftliche Flächen im Hinterland der Küstenstädte (oft bei Akko oder Jerusalem). 

• Saint Marie: Ein nach der Jungfrau Maria benanntes Gut, meist in unmittelbarer Nähe zu kirchli-
chen Zentren des Ordens. 

• Caphaer (auch Caphaar): Dies ist eine lateinische Form von Kafr (Dorf). Es bezieht sich häufig 
auf Caphaernam oder ähnliche Orte in Galiläa oder Judäa. 

• Cole (auch Casale Chole): Historiker lokalisieren dieses Casale oft in der Ebene von Akko oder 
in der Nähe von Ramla.  

Hintergrund: 
Diese Casalen wurden in einer päpstlichen Bulle oder Ordenssatzung geschützt, um sicherzustellen, 
dass ihre Erträge (Getreide, Wein, Öl) ausschließlich der Verpflegung der Armen und Kranken im Hospital 
von Jerusalem zugutekamen. Sie bildeten das wirtschaftliche Rückgrat der karitativen Arbeit der Johanni-
ter im 12. Jahrhundert.  
Diese Casalen befanden sich im Königreich Jerusalem (Teil der lateinischen Kreuzfahrerstaaten in der 
Levante) und gehörten zum Besitz des Johanniterordens (Hospitaliter).  
Die von Ihnen genannten Orte werden in historischen Statuten des Ordens (insbesondere in den Regulie-
rungen aus den 1180er Jahren unter Roger de Moulins) als Versorgungsgüter für das Hospital in Jerusalem 
aufgeführt:  

• Mont Gabriel: Ein Gut in der Nähe von Jerusalem oder im Umland von Akko, das zur Lebensmit-
telversorgung des Hospitals diente. 

• Sareth: Wird oft mit dem biblischen Zereda oder einem Ort in der Nähe von Nablus identifiziert. 
• Cuisinat (auch Cuissinat oder Mal-cuisinat): Dieser Name taucht in Beschreibungen des Heili-

gen Landes oft im Zusammenhang mit der Versorgung der Ordensküchen auf; es handelte sich 
um landwirtschaftliche Flächen im Hinterland der Küstenstädte (oft bei Akko oder Jerusalem). 



161 
 

Besitzungen wegnehmen oder mindern oder auf irgendeine Weise stören, son-
dern alle Sachen der Kranken sollen vollständig bewahrt bleiben, zum Nutzen 
des Hospitals von Jerusalem. 

Über die Aufnahme und die Pflege  
und die Sorge für die Armen Jesu Christi 

Wenn der Kranke zum Hospital des Heiligen Johannes kommt, muss er in die Kir-
che gehen und warten, bis einer der Kapläne kommt, entsprechend dem Brauch 
und den Rechtsvorschriften des Hauses der Caritas. Die Kapläne, die zu diesem 
Dienst bestellt sind, sollen zu dem Kranken kommen, ihm die Beichte abnehmen, 
ihm die Heilige Kommunion spenden und ihn ins Palais führen. Die Sergenten 
sollen vorbereitet sein, ihn aufzunehmen. Und wenn es Zeit zum Mittag- oder 
Abendessen ist, sollen sie ihn zu den Tischen bringen, die beim Altar im Palais 
der Kranken (gedeckt) sind und dort soll er essen und trinken, wenn er möchte 
(eigtl. Plural) Danach werden (die Kranken) in den Raum der Karavane274 ge-
bracht und entkleidet und die Kleider werden fest gebündelt und den Kranken 
gezeigt, damit ein jeder das Seinige wiedererkennen kann, wenn sie abreisen 
wollen. Und der Karavanier275 soll Jedem ein Paar Leintücher und eine Decke und 

 
• Saint Marie: Ein nach der Jungfrau Maria benanntes Gut, meist in unmittelbarer Nähe zu kirchli-

chen Zentren des Ordens. 
• Caphaer (auch Caphaar): Dies ist eine lateinische Form von Kafr (Dorf). Es bezieht sich häufig 

auf Caphaernam oder ähnliche Orte in Galiläa oder Judäa. 
• Cole (auch Casale Chole): Historiker lokalisieren dieses Casale oft in der Ebene von Akko oder 

in der Nähe von Ramla.  
Hintergrund: 
Diese Casalen wurden in einer päpstlichen Bulle oder Ordenssatzung geschützt, um sicherzustellen, 
dass ihre Erträge (Getreide, Wein, Öl) ausschließlich der Verpflegung der Armen und Kranken im Hospital 
von Jerusalem zugutekamen. Sie bildeten das wirtschaftliche Rückgrat der karitativen Arbeit der Johanni-
ter im 12. Jahrhundert.” 
 
274 Google KI: „ Die Karawane (Caravana) 
Im Ordenswesen bezeichnete die Karawane ursprünglich den verpflichtenden Dienst, den ein junger 
Ritterbruder leisten musste, bevor er höhere Ämter innerhalb des Ordens bekleiden oder die volle Ritter-
würde erlangen konnte. 

• Militärische Übung: Es handelte sich um eine mehrjährige Phase der Ausbildung und des akti-
ven Einsatzes. Auf Malta (nach 1530) bestand dies meist aus vier Seereisen auf den Galeeren des 
Ordens, um das Mittelmeer gegen Piraten und osmanische Flotten zu sichern. 

• Versorgung: In der Zeit im Heiligen Land (vor 1291) bezog sich der Begriff auch auf bewaffnete 
Züge, die Güter von den Casalien (Landgütern) zum Zentralsitz nach Jerusalem oder Akko trans-
portierten und dabei Pilger schützten.” 

 
275 Google KI: “Der Karavanier (Caravanier) 
Ein Karavanier war ein Ordensmitglied, das sich gerade in dieser Dienstphase befand oder für die Organi-
sation dieser Züge verantwortlich war. 

• Dienst an der Basis: Der Karavanier war oft an vorderster Front eingesetzt – sei es bei der Vertei-
digung von Versorgungsrouten oder bei der praktischen Pilgerbetreuung. 

• Logistische Schnittstelle: Da das Hospital in Jerusalem auf die regelmäßige Lieferung von Le-
bensmitteln aus weit verstreuten Casalien angewiesen war, war der Karavanier die Schlüsselfigur 
für die Logistik. Er sicherte den Transport von Brot, Wein und Fleisch durch gefährliches Territo-
rium. 



162 
 

einen Polster(?) und einen Humpen und einen Löffel und ein Fässchen für seinen 
Wein geben und er soll ihm einen Sergenten beistellen, der ihn zu Bett bringt. 
Dann fragen sie ihn, ob er Geld hat, damit er es dem Hospitalier zur Aufbewah-
rung gebe. Das Testament soll vor dem Hospitalier oder vor einem seiner Ge-
fährten aufgesetzt werden und nach den Möglichkeiten des Hauses soll das Tes-
tament eingehalten werden. Ein Bruder und der Notar genügen für das Testa-
ment. Und wenn der Kranke es möchte, kann er einen Kaplan oder eine andere 
Person rufen und er soll seinen (letzten) Willen so errichten, wie Gott es ihm ein-
gibt, und der Notar muss zu Pergament geben, wieviel er ihm ansagen wird. Der 
Bruder, der anwesend ist, muss ihm die Wohltaten des Hauses zeigen und soll 
ihn ermahnen, dass er zuerst dem Hause vermache. 

Jeden Tag nach der Morgenmesse sollen die Sergenten bereit sein, dass sie den 
Kranken von jenem Wein geben, den der Konvent trinkt und genauso verdünnt 
und ein jeder nehme einen halben Liter davon in sein Fässchen. Und wenn der 
Kranke keinen Wein möchte, soll er Zucker haben, das Gewicht von einem Vier-
tel. Danach sollen die Sergenten ihr Frühstück essen, ein Brot und einen (Glas?-) 
Humpen voll vom Wein des Konvents und eine Schale voll Gekochtes. Während 
diese essen, servieren der Hospitalier und seine Gefährten und jene, die sich in 
seinem Zimmer befinden, den Schwächsten, die in den Räumen sind, die besten 
und vorzüglichsten Speisen, die im Hause sind. Wenn die Sergenten gegessen 
haben, soll man eine Glocke läuten, die über dem Eingang der Bouteillerie276 
hängt, und im ganzen Palais soll den Kranken Wasser zum Händewaschen gege-
ben werden. Und man soll lange und breite Tischtücher vor ihnen auflegen und 
die Brüder und die Sergenten sollen die Speisen zu ihnen tragen. Jeden Tag soll 
das weißeste Brot, das man vor Ort finden kann, gekauft werden, und jeder 
Kranke soll davon und vom Brot des Konvents so viel haben, wie nötig ist. An 
drei Tagen in der Woche, am Sonntag, am Dienstag und am Donnerstag, sollen 
sie Schweine- oder Schaffleisch haben. (pp. 2-3) Vom Schweinebraten sollen 

 
Zusammengefasst war die Karawane das System der aktiven Dienstleistung und Ausbildung, während 
der Karavanier der ausführende Bruder war, der das Überleben des Ordens durch Schutz- und Transport-
aufgaben sicherstellte.” 
 
276 Google KI: “Eine Bouteillerie (abgeleitet vom französischen bouteille für Flasche) bezeichnet im histo-
rischen Kontext – insbesondere in den Ritterorden und an mittelalterlichen Höfen – das Amt oder die Ab-
teilung des Mundschenks.  
In Bezug auf Ihre vorherigen Fragen zu den Johannitern und den Casalien (Landgütern) hat der Begriff fol-
gende spezifische Bedeutung: 

• Das Amt des Mundschenks: Der Verantwortliche für die Bouteillerie (der Bouteiller) war für die 
Verwaltung der Getränke, insbesondere des Weins, zuständig. 

• Versorgung der Spitäler: Im Johanniterorden war die Bouteillerie eng mit der Logistik verknüpft. 
Sie stellte sicher, dass der Wein, der auf den Casalien produziert wurde, sicher in die Städte (wie 
Jerusalem oder Akko) transportiert und dort sowohl zur Verpflegung der Ritter als auch zur medi-
zinischen Versorgung der Kranken im Hospital genutzt wurde. 

• Teil der Hofämter: Im Königreich Jerusalem war der Bouteiller de Jérusalem eines der fünf gro-
ßen Ämter der Krone, was die Bedeutung dieses Bereichs für die Verwaltung und Versorgung des 
Staates unterstreicht.  

Zusammengefasst ist die Bouteillerie die Kellerei oder Getränkeverwaltung, die im Mittelalter eine zent-
rale Rolle bei der Ressourcenplanung und Versorgung der Gemeinschaft spielte.”  
 



163 
 

fünf Portionen zubereitet werden, vom Schafsbraten nur vier. An diesen drei Ta-
gen sollen Hähnchen oder Hühner in guter Brühe zubereitet werden, sehr gut 
gewürzt und mit Safran versetzt. Das Huhn soll in vier Teile geteilt werden, das 
Hähnchen in zwei. Und wer kein Schweine- oder Schaffleisch möchte, soll vom 
Huhn oder vom Hähnchen haben, wenn er möchte. Und wenn er weder vom ei-
nen noch vom andern möchte, soll er zwei Denare (≙ ca. 6 Euro) und eine 
Schüssel Gekochtes, vom Hospitalier oder von jemand anderen an seiner Statt 
bekommen. Wenn die Kranken gegessen haben, sollen die Fleischreste den Ser-
genten gegeben werden. Die größeren und schönsten Stücke jenen, die wohltä-
tig den Kranken dienen. Jeden Abend soll Grieß im Palais all jenen gegeben wer-
den, die davon nehmen wollen, und den Schwachen soll man gemahlene Man-
deln mit Gerstengrütze oder Mandelmilch oder einen leichten Brei und Obst und 
andere Dinge, die sie brauchen, geben. Und wenn die Kranken zu Abend essen, 
soll man ihnen den Wein ebenso verdünnt wie am Morgen geben, drei halbe Li-
ter. Am Mittwoch und am Samstag sollen die Kranken generell Salat zum Abend-
essen haben. Und zweimal im Monat sollen die Leintücher und die Tischdecken 
gewechselt werden. Am Montag und am Mittwoch und am Freitag und am Sams-
tag sollen Kichererbsen und Mandeln oder köstliche ... serviert werden, und ein 
jeder soll eine Schüssel davon haben, und wer vom einen nichts möchte, soll 
vom anderen haben. Danach sollen sie in Wasser gekochte Eier bekommen, und 
wer möchte, soll vier davon haben, und wer keine möchte, soll einen Denar oder 
etwas anderes anstatt Eier vom Hospitalier bekommen. Und den Schwachen soll 
man das zubereiten, was sie verlangen. An den Tagen des großen Fastens wie 
der Quatember und zu anderen großen Fastenzeiten, sollen die Kranken die dop-
pelte Ration Gekochtes bekommen. Mandeln oder Nudeln oder Reis mit Kicher-
erbsen und reichlich Obst als Fastenspeise, wenn man solches bekommt An den 
einfachen Freitagen, wenn die Früchte frisch sind, sollen sie häufig Obst als Fas-
tenspeise haben.  

Bestimmungen zu Winterkleidung und Nachtwache 

Zu Beginn des Winters soll man einem jeden Kranken ein Paar Schuhe zuteilen 
und für den gesamten Winter Decken und Bettvorleger, ganz wie es nötig ist. 
Jede Nacht sollen im Palais sechzehn Sergenten wachen, um für die Kranken zu 
sorgen. Acht sollen von der Komplet bis Mitternacht wachen und die anderen 
acht (von Mitternacht) bis zu Tagesanbruch. Vier sollen am einen Ende des Palais 
und vier am anderen, und vier in einem Zimmer bei den Schwachen und vier im 
anderen Zimmer wachen. Alle Sergenten sollen die ganze Nacht nach den Kran-
ken sehen und die Abgedeckten zudecken und frisches Wasser bringen und mit 
leiser Stimme sagen "Ihr Herren Kranken, seht, hier ist Wasser von Gott". Die 
Sergenten sollen die Kranken zum Abort bringen und sie stützen und sie sollen 
sie hinbringen und wieder zurück zu ihren Betten bringen, und wenn es nötig ist, 
müssen sie sie hin und zurück tragen, und sie sollen ihnen ihre Leibschüsseln 
geben, wenn es nötig ist, und diese zum Ausleeren zu den Aborten tragen, sie 
zurückbringen und unter die Betten der Kranken stellen. Die anderen Kranken, 
die aus Schwäche ihre Notdurft in ihren Betten überkommt, sollen die Sergenten 
trocknen und sanft säubern und unter sie weiße, weiche und saubere Tücher le-
gen und so sollen sie es Tag und Nacht machen, jedes Mal wenn es nötig ist, und 
nicht nur die Sergenten, sondern auch die Brüder selbst sollen dies gerne 



164 
 

machen. Und sie sollen einen fisicien für die Schwachen haben, der sich auf-
merksam um jeden einzelnen kümmert, nach ihren Bedürfnissen. Wenn die Brü-
der diesen fisicien zur Behandlung der Kranken anstellen, muss er auf die Heili-
gen schwören oder versprechen, dass er nach seinen Kräften sich um die Kran-
ken kümmern wird, ohne etwas von ihnen zu verlangen. Am Tag der Kerzen (Ma-
ria Lichtmess) gibt der Hospitalier jedem der Sergenten eine Kerze. Am Tag vor 
Beginn der Fastenzeit (Faschingsdienstag) bekommen die Kranken am Morgen 
Lauch und frisches Schweinefleisch und am Abend Hühner in Brühe, in vier Tei-
len ein Huhn.  

Fastenzeit und Prozessionen 

Am Aschermittwoch gehen der Prior und die Kleriker und die Brüder und die 
Leute aus der Welt, die an diesem Tag kommen, in Prozession um die Kranken 
herum und singen die Psalmen und die Litanei und die Prozession soll vor dem 
Altar enden und man soll die Predigt zu den Gesunden und zu den Kranken zu 
ihrem Seelenheil halten. Danach soll der Prior mit den Kaplänen zwischen den 
Kranken umhergehen und ihnen die Asche geben. In der Fastenzeit bekommen 
die Kranken dreimal in der Woche frischen Fisch, wenn man ihn bekommen 
kann, genauso wie sie Fleisch an Fleischtagen bekommen, nur ausnahmsweise 
gesalzenen, wenn man keinen frischen bekommen kann. An den anderen vier 
Tagen bekommen sie die doppelte Ration Gekochtes mit Mandeln oder Nudeln 
oder Reis mit Kichererbsen und Rosinen oder anderes Obst. Am Sonntag wenn 
der Messwein ausgeteilt wird, werden die Kranken mit langen und breiten und 
wertvollen Decken aus Purpur und Seide und selbst solchen, die goldbestickt 
sind, zugedeckt. Und dort führt die Prozession hin und geht um die Kranken 
herum, und dann bleibt sie vor dem Altar stehen und dort liest man die Epistel 
und das Evangelium des Heiligen Geistes und dann kehrt die Prozession zurück 
zur Kirche. Jede Nacht während des ganzen Jahres führt die Prozession um die 
Kranken herum und der Karavanier geht voran mit einer brennenden Kerze in 
seiner Hand, und deckt die Abgedeckten zu, und ermahnt die Kranken freund-
lich, sich ruhig und anständig zu verhalten, bis die Prozession vorübergezogen 
ist. Hinter ihm geht ein Bruder, der Bouteillier der Kranken, welcher einen Weih-
rauchkessel trägt und sie beweihräuchert. Hinter ihm geht ein Bruder und spricht 
das Gebet für die ganze Christenheit und für alle Wohltäter des Hauses des Hos-
pitals, ganz speziell für die besonderen (Wohltäter). Hinter ihm geht der Hospita-
lier, eine große brennende Kerze tragend. Hinter dem Hospitalier gehen der Prior 
und die Kapläne und die Kleriker. Dahinter gehen der Komtur und die anderen 
Brüder. Dahinter gehen die Sergenten aller Ämter. Zweimal pro Jahr oder öfter 
wird die Karavane aufgebrochen, je nach Notwendigkeit, dort wo sich die Sachen 
der Kranken befinden, auf folgende Weise: Alle Sachen der Kranken werden an 
einen großen und geräumigen Platz gebracht. Und dort stellen sich die Kranken 
geordnet auf. Zuerst jene, die in einer Abteilung (eigtl: Reihe) liegen, und dann 
die anderen, die in einer anderen Abteilung liegen und jeder soll sein Bündel be-
zeichnen und es von den anderen absondern. Und wer fortgehen möchte, soll 
seine Sachen nehmen und kann weggehen, wenn er möchte. Und wer bleiben 
will, soll seine Sachen zur Aufbewahrung wieder in Obhut geben und die Sachen 
werden wieder in die "Karavane" zurückgelegt. Und wenn da jemand ist, der 
seine Sachen nicht finden kann, soll ihn der Hospitalier entschädigen so gut er 



165 
 

kann. Und wenn es nicht diejenigen sind, die man ihnen auf ein einfaches Wort 
glauben müsste, lässt man sie auf ihre Pilgerschaft erklären, wieviel die verlo-
rene Sache wert war, und ob er sie im Hause verloren hat. Und wenn dieser 
Dienst geschehen ist, werden die Sachen von jenen, die gestorben sind, in ein 
Zimmer gebracht und am Tag danach kommt der Hospitalier mit seinen Sergen-
ten oder wem er am meisten vertraut und betritt dieses Zimmer und sie öffnen 
diese Bündel und suchen sorgfältig, ob es kein Geld darin eingenäht hat. Die 
Wollsachen werden zusammen auf eine Seite gelegt. und jene aus Leinen auf 
eine andere. Und die Gürtel werden aus den Hosen gezogen und genauso mit 
den Mänteln, den Schuhen und allen anderen Sachen. Wenn sie das getan ha-
ben, nimmt der Hospitalier die besten Kleider aus Wolle und aus Leinen an sich, 
ganz wie es ihm gefällt und bewahrt sie auf, um sie jenen zu geben, die ihre Sa-
chen in der "Karavane" nicht finden können. Die weniger wertvollen Kleider gibt 
der Hospitalier zu Beginn des Winters den Sergenten die Kranken pflegen, jedem 
eines. Die ärmlichen Kleider und die Kleider von geringem Wert werden verkauft. 
Am Karfreitag bekommen die Kranken Wasser und Brot und wer Wein möchte, 
soll davon in seinen Humpen nehmen. Am Karsamstag bekommen die Kranken 
im gesamten Palais Fisch. Und wenn das Fest des Heiligen Evangelisten Markus 
auf einen Fleischtag fällt sollen die Kranken an diesem Tag Auflauf aus Eiern und 
Käse bekommen oder Fisch, wenn man ihn bekommt, oder Eier.  

Feste und Feiertage 

Am Montag der Rogationes277 kommen die Prozessionen aus der gesamten Stadt und 
führen um das Palais der Kranken herum und über sie werden Seidendecken gebreitet 
und an diesem Tag bekommen sie Eier und das, was sie zu haben pflegen. Am nächsten 
Tag erhalten sie Fisch, wenn man ihn bekommen kann, und wenn man keinen bekom-
men kann, erhalten sie Flaons278. Am Weihnachtstag und zu Ostern (Am Weihnachtstag) 
und zu Pfingsten bekommen die Kranken Fleischlaibchen und die anderen Dinge, die üb-
lich sind, und frisches Fleisch in Sauce. Am Tag des Heiligen Johannes des Täufers soll 
ihnen dasselbe serviert werden, wenn das Fest auf einen Sonntag, Dienstag oder Don-
nerstag fällt. Und wenn es auf einen anderen Tag fällt, bekommen sie Gekochtes und et-
was Obst. Die Kranken müssen zur Vigil von St. Lorenz und zur Vigil von "unserer Heili-
gen Frau zu Mittaugust"279 fasten. Und am Festtag selbst führt die feierliche Prozession 
um sie herum und sie müssen zur Vigil von St. Bartholomäus, zur Vigil vor Pfingsten und 
zur Vigil vor Allerheiligen fasten. und zur Quatember im Mai sollen die Kranken fasten. 
Während das ganzen Jahres bekommen die Kranken generell am Mittwoch und am 
Samstag Eier, wenn man keine Vigil einhalten muss. Und am Freitag bekommen sie Ki-
chererbsen und Mandeln und frisches Obst wenn man es bekommen kann. 

 
277 Google KI: “Der „Montag der Rogationes“ (auch Bittmontag genannt) ist der erste von drei aufeinan-
derfolgenden Bitttagen unmittelbar vor dem Fest Christi Himmelfahrt. ” 
 
278 Google KI: “Die Wurzeln dieser Speise reichen bis ins Mittelalter zurück; erste schriftliche Erwähnun-
gen finden sich bereits im 13. Jahrhundert. Der Name leitet sich vom altfranzösischen Wort flaon ab, was 
wiederum auf das lateinische flado (Flachkuchen/Galette) zurückgeht – der gleiche Ursprung wie beim 
heute bekannten „Flan“.” 
 
279 Google KI: “Der Begriff „Heilige Frau zu Mittaugust“ ist eine volkstümliche Bezeichnung für die Heilige 
Maria und das auf sie bezogene Hochfest Mariä Himmelfahrt (Mariä Aufnahme in den Himmel), das jähr-
lich am 15. August gefeiert wird.” 



166 
 

B. Quellen des geistlichen Traditionsgutes 

Die verschiedenen Hypothesen zur Entstehung der Regel des Ordens des Heili-
gen Johannes wurden bereits oben kurz erwähnt. Im Gegensatz zu diesen Mei-
nungen behauptet Truszczynski280, dass die von Gerhard, dem Gründer des Or-
dens, erlassene Ordensregel eine dem Benediktinerorden folgende Regel gewe-
sen sei. Diese Annahme ist durchaus plausibel, da das Hospital ohnehin schon 
vor 1099  zum Benediktinerkloster St. Maria Latina gehörte. Andere Autoren 
meinen, Gerhard oder Raimund hätten die Augustinerregel übernommen. Unter 
Bezugnahme auf die oben untermauerte Hypothese der Unabhängigkeit der Re-
gel des Ordens des Heiligen Johannes, da Papst Lucius III. beide Regeln mitei-
nander vergleicht und die Regel des Ordens des Heiligen Johannes Teile der Au-
gustinerregel wörtlich enthält, kann diese Hypothese im Folgenden erläutert und 
untermauert werden: 

Zur Erklärung der Hypothese werden die Elemente der Regel des Ordens des 
Heiligen Johannes281 herangezogen, die mit der Benediktsregel282 oder der Au-
gustinusregel283 oder mit beiden gemeinsam sind. 

 
Die älteste Handschrift der Regel des Ordens des Heiligen Johannes  

 
280 TRUSZCZYNSKI, Georg von: a.a.O., S. 2 
281 Urkude Nr. 7 der Abteilung Leuggern des Aargauischen Staatsarchivs. Die Kapiteleinteilung übernehme 
ich aus DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 70, der darin die o.g. Urkunde transskribiert editiert. 
282 Ich verwende die Ausgabe von STEIDLE, P. Basilius (Hrsg.): Die Bendiktus-Regel. Lateinisch-Deutsch. 
Beuron ³1978. Vgl. Auch die kritischen Regelausgaben von LINDERBAUER, Benno: S. Bendicti Regula Mo-
nachorum. Metten 1922 und drs.: S. Bendicti Regula Monasteriorum. Bonn 1928 = Florilegium patristicum 
tam veteris quam medii aevi auctores complectens XVII 
283 REGULA sancti patris nostril Augustini (iuxta editionem criticam a P. Luca Verheijen, o.s.a., paratam) 
in: Regula et Constitutiones Fratrum S. Augustini. Rom 1978. Bei der Zitierung verwende ich die dortige 
Kapitelein- und -unterteilung, die von früheren Regelausgaben sehr differiert, doch jetzt so verwendet 
werden soll. (Persönliche Auskunft von P. DDr. Adolar Zumkeller OSA). 



167 
 

Das folgende Schema zeigt kurz  
die inhaltlichen Parallelen der verglichenen Regeln: 

Nr. Thema 

 
Regel 

des Ordens 
des Hl.  

Johannes 

 
Regel 
des Hl. 

Augusti-
nus 

 
Regel 
des Hl. 

Benedikt 

1 kein Eigentum I, 2 ; XIII, 1 I, 4 XXXIII, 6; LV, 
17 

2 Gehorsam I, 2 II, 44 V 

3 Orden sorgt für Nahrung und 
Kleidung II, 1 I, 4  

4 einfache Kleidung II, 2 IV, 19 LV, 7 

5 
Auslandsreisen nur zu zweit 
oder zu dritt, Begleitung 
durch Vorgesetzten bestimmt 

IV, 1 f. V, 36  

6 Brüder sind Tempel / 
Wohnstätte Gottes IV, 7 I, 9; IV, 24  

7 unauffälliges Verhalten IV, 4 IV, 19  
8 allgemeines Verhalten IV, 4 IV, 20 f.  
9 Kontakt mit Frauen IV, 5 f. IV, 24  

10 Licht in der Nacht VII, 3  XXII, 4 
11 Fasten, außer bei Krankheit VIII, 2 III, 14  
12 angezogen schlafen VIII, 3  XXII, 5 

13 Strafe für Sünden mit Frauen 
oder Unzucht IX IV, 29  

14 Strafe für schwere Vergehen IX  XXV 

15 Genugtuung der Vertriebe-
nen IX, 4 f.  XLIV 

16 Streit unter Brüdern X, 1 f. VI, 41 f. LXX 

17 Rücknahme entflohener Brü-
der X, 3 f.  XXIX 

18 Stille am Tisch XI, 1 III, 15 XLII, 8 

19 brüderliche Korrektur XII, 1 
XVII IV, 25 XXIII; 

XXVIII; LXX 

20 Denunziation gegenüber Vor-
gesetzten 

XII, 1  
XVII, 4 IV, 26 XLVI, 4 

21 Empfang der Kranken / 
Gäste XVI  LIII 

22 
sich zuerst geistig, dann kör-
perlich um die Kran-
ken/Gäste kümmern 

XVI, 2 f.  LIII, 4+8 

 
 



168 
 

Das obige Schema verdeutlicht den engen inhaltlichen Zusammenhang der Re-
geln. Dies mag einerseits daran liegen, dass alle drei Regeln für Ordensleute ge-
schrieben sind. Bestimmte Elemente finden sich daher in jeder Regel wieder. 
Dies trifft sicherlich auf die Themen Armut, einfache Kleidung, Gehorsam und 
Schweigen zu. Doch gibt es Parallelen in einzelnen Regelungen und Aussagen, 
die auf eine engere Abhängigkeit schließen lassen. Steidle284 beschäftigt sich mit 
dem Einfluss der Augustinusregel auf die Benediktsregel. Er bezeichnet die oben 
zitierten Paragraphen XXXIII,6; XLII,8 und XLVI,4 als augustinische Teile der Be-
nediktsregel. Was die Abhängigkeit der Regel des Ordens des Heiligen Johannes 
von der Augustinusregel betrifft, so finden wir sogar eine wörtliche Entspre-
chung285 in Kapitel 4 der Regel Raimunds: 

Regel des Ordens  
des Heiligen Johannes  

IV, 1-5.7 

Regel  
des Hl. Augustinus  

V, 36 
(1) "Iterum cum ierint fratres per 
civitates et castella, non eant soli 
sed duo vel tres, 

Nec eant ad balneas, sive quocum-
que ire necesse fuerit, minus quam duo 
vel tres. 

(2) nec cum quibus voluerint, sed 
cum quibus magister iusserit ire de-
bent, 

Ne qui habent aliquo eundi necessi-
tatem, cum quibus ipse voluerit, sed 
cum quibus praepositus iusserit, ire de-
bebit. 

(3) et cum venerint quo voluer-
int, simul stent 

(IV,20) cum veneritis quo itis, simul 
state. 

(4) in incessu; in habitu et in omni-
bus motibus eorum nichil fiat, quod 
cuiusquam offendat aspectum, sed 
quod suam deceat sanctitatem. 

(IV,21) In incessu, in statu, (in habitu) 
in omnibus motibus vestris nihil fiat 
quod cuiusquam offendat aspectum, sed 
quod vestram decet sanctitatem. 

(5) Quando etiam fuerint in domo 
aut in ecclesia, vel ubicumque 
femine sint invicem, suam pudici-
tiam custodiant ... 

(IV,24) Quando ergo simul estis in 
ecclesia et ubicumque et feminae sunt, 
invicem vestram pudicitiam custodite; 

(7) Deus enim, qui habitat in sanc-
tis, isto modo custodiat eos, amen. 

Deus enim, qui habitat in vobis, 
etiam isto modo vos custodiet ex vobis. 

 

Ambraziejute lässt Abhängigkeiten nur bei wörtlicher Entsprechung zu286. Dies 
ist möglicherweise zu kurz gegriffen, denn über die wörtliche Entsprechung hin-
aus gibt es enge inhaltliche und thematische Parallelen sowohl zur Regel des 
Heiligen Augustinus als auch zu der des Heiligen Benedikt. Besonders dort, wo 
es um eine besondere Regelung geht, etwa um Licht im Schlafsaal287 oder das 
bekleidete Liegen, liegt eine Abhängigkeit nahe. In einem grundlegenden Punkt 
der Spiritualität des Ordens des Heiligen Johannes besteht eine Parallele zur Be-
nediktsregel: In Kapitel LXIII,13 bestimmt Benedikt, dass der Abt „Herr“ und 
„Abt“ zu nennen sei, „weil wir glauben, dass er die Stelle Christi einnimmt“. 
Welch ein minimaler Unterschied zur dominus-Prädikation der Kranken, die im 

 
284 a.a.O., S. 16 
285 vgl. AMBRAZIEJUTE, a.a.O., S. 6 f.  
286 ebd., S. 8 
287 Dies war im Orient lange Zeit allgemeiner Brauch. Vgl. Dazu WALDSTEIN-WARTENBERG, Rechtsge-
schichte, S. 36 



169 
 

Orden des Heiligen Johannes „Arme Christi288“, „heilige Arme289“ genannt wer-
den, weil er in ihnen den Herrn sieht!   

Wenn dieser Geraldus, den Wilhelm von Tyrus nach 1048 als Leiter des zum 
Kloster St. Maria Latina gehörenden Zweighospizes des Ordens des Heiligen Jo-
hannes bezeichnet290, mit jenem Gerhard identisch ist, der 1099 den Orden des 
Heiligen Johannes gründete, und wenn man weiter annimmt, dass der erstge-
nannte Geraldus Benediktinermönch war und vom Abt von St. Maria Latina mit 
der Leitung des Hospitals betraut wurde, dann liegt die Aufnahme benediktini-
scher Elemente in die Regel des Ordens des Heiligen Johannes nahe. Eine direkte 
Übernahme der Benediktsregel war im Hinblick auf Gerhards Ziele nicht möglich, 
da die Benediktsregel für seine Gründung zu eng gefasst war. Was läge näher, 
als aus der Benediktsregel die passenden Elemente herauszupicken, Elemente 
aus der allgemeiner gefassten Augustinusregel sowie eigene Ideen und Ideale 
hinzuzufügen und all diese Zutaten zu einer neuen Regel zu verschmelzen, die 
Gerhards Nachfolger Raimund du Puy als Regel des Ordens des Heiligen Johan-
nes schriftlich festhielt? Der starke Einfluss der Augustiner, der in Raimunds Re-
gel spürbar ist, wird verständlicher, wenn man bedenkt, dass die Augustinerchor-
herren der Grabeskirche in unmittelbarer Nähe des Hospitals von Jerusalem leb-
ten. Delaville291 leitet aus dem stark augustinischen Charakter der Regel des Or-
dens des Heiligen Johannes sogar ein Unabhängigkeitsstreben vom Benediktiner-
kloster St. Maria Latina ab. 

 

  

 
288 JR II 
289 JR V 
290 RECUEIL des Historiens de Croisades. Historiens Occidentaux, S. 315; vgl. CAOURSIN, a.a.O., zitiert 
bei DELAVILLE LE ROULX, De prima origine, S. 132 
291 Les Hospitaliers, S. 32. Er bezeichnet die Kapitel IV, VIII, XIII und XVII der JR als inhaltliche Parallelen zur 
Augustinerregel.  



170 
 

C. Das Neue in der geistlichen Tradition 

Aufgrund der obigen Beschreibungen und Untersuchungen können wir nun er-
kennen, welche Neuerungen der Orden des Heiligen Johannes durch seine Grün-
dung und seine Regel in die Geschichte der Ordensgemeinschaften, der Kirche 
und der Welt eingebracht hat. Damit sind wir auf der Zielgeraden unserer Dar-
stellung angelangt. 

 

1. Das Keuschheitsgelübde 

Ein wesentliches neues Element der geistlichen Tradition des Ordens des Heiligen 
Johannes ist die in der Regel enthaltene Forderung nach dem Keuschheitsge-
lübde292. Kein Ordensgründer hatte dies bisher ausdrücklich in seiner Regel ge-
fordert. Das bedeutet nicht, dass frühere Orden keine Keuschheit gefordert hät-
ten, doch  

die Regel des Ordens des Heiligen 
Johannes ist die erste Ordens- 
regel, die das Keuschheitsgelübde  
expressis verbis als Ordens- 
gelübde nennt. 

Nicolas Moroso zitiert den Aufnahmeri-
tus für Novizen(?)293 (ca. 1239): 

„Ich gelobe und verspreche Gott dem 
Allmächtigen, der seligsten Jungfrau 
Maria und dem Heiligen Johannes dem 
Täufer, dass ich dem Oberen, den Gott 
und unser Orden mir geben, stets ge-
horchen, ohne eigenen Besitz leben, 
und die Keuschheit bewahren 
werde, so wahr mir Gott helfe.“ 

Die Augustinerregel macht im 4. Ka-
pitel deutliche Aussagen zur Bewah-
rung der Keuschheit. Sie fordert, an 
sittlicher Haltung angenehm aufzufal-
len (AR 4,19) sich dem Heiligen 
Stande entsprechend zu benehmen 
(AR 4,21) und Frauen nicht zu begeh-
ren, noch von ihnen begehrt werden 
zu wollen oder sie unkeusch anzubli-
cken (AR 4,22). 

 

Die Benediktus-Regel nennt zwar „die Keuschheit zu lieben“ (RB 4,64) ein In-
strument der guten Werke und auch der Abt muss keusch sein (RB 64,9). 

 
292 JR I 
293 Der Text ist vom Inhalt her eine Profess-Formel. Niemand würde von einem Ordensaspiranten ein sol-
ches Gelübde schon beim Eintritt ins Noviziat verlangen. 



171 
 

816 bereits zählt die Aachener Kleriker-Regel die Keuschheit zu den Pflichten 
der Kleriker.294 

Can. 4 der Lateransynode von 1059 dürfte als Grundlage für die Kanonisie-
rung der Regel gedient haben295. Er fordert von Weltpriestern:  
„Diejenigen Geistlichen, welche, unserem Vorgänger gehorsam, die Keuschheit 
bewahrten, sollen bei den Kirchen, für die sie geweiht sind, gemeinsam speisen 
und schlafen, die Einkünfte gemeinsam haben und ein apostolisches Leben füh-
ren“ 

1148 erscheint die Keuschheit erstmalig in der Profess-Formel im Chorherrn-
stift S. Genoveva in Paris bei dessen Reformierung auf Anregung des Hl. Bern-
hard von Clairvaux296. Abt Odo von St. Genoveva nannte diese Gelübde „Keusch-
heit, Gemeinschaft(sleben) und Gehorsam“. 

 
294 Google KI: „Die Aachener Klerikerregel von 816 (auch bekannt als Institutio Canonicorum Aquisgranen-
sis) war ein Meilenstein in der Kirchengeschichte. Sie wurde unter Kaiser Ludwig dem Frommen verfasst, 
um das Leben der Kanoniker (Stiftsherren) zu ordnen und sie klar von den Mönchen (Benediktinern) abzu-
grenzen. 
In Bezug auf die Keuschheit (Kastität) ist die Regel sehr deutlich, aber auch pragmatisch: 

1. Die moralische Verpflichtung 
Die Regel fordert von den Klerikern eine „unbefleckte Keuschheit“. Da Kanoniker im Gegensatz zu 
Mönchen weiterhin Privateigentum besitzen und in der Welt (in Städten bei den Bischofskirchen) 
leben durften, galt die Keuschheit als das entscheidende Merkmal, das sie dennoch als geistli-
che Elite kennzeichnete. 

• Ziel: Die innere Reinheit sollte den Kleriker würdig machen, die Sakramente (besonders 
die Eucharistie) zu verwalten. 

• Vorbild: Die Regel beruft sich stark auf patristische Schriften (Kirchenväter wie Augusti-
nus), um die Keuschheit als „Zierde des priesterlichen Amtes“ darzustellen.  

2. Abgrenzung zum Mönchtum 
Der interessante Aspekt der Aachener Regel von 816 ist jedoch, was sie nicht tut: 

• Sie verlangt zwar die sexuelle Enthaltsamkeit (Zölibat im weiteren Sinne für höhere Wei-
hen), aber sie war im Vergleich zu den strengen Klosterregeln (wie der Regula Benedicti) 
etwas flexibler in der Lebensführung.  

• Die Kanoniker sollten zwar in einer Gemeinschaft (Vita Communis) leben (gemeinsames 
Essen und Schlafen), durften aber eigene Häuser innerhalb des Dombezirks besitzen.  

3. Disziplinarmaßnahmen 
Die Regel betont, dass Kleriker, die gegen das Gebot der Keuschheit verstoßen, streng bestraft 
werden müssen.  

• Wer sich „unkeusch“ verhielt, riskierte den Verlust seiner Pfründe (seines Einkommens) 
und seines Status.  

• Die Regel warnt explizit vor dem Umgang mit Frauen, um jeglichen Verdacht oder Versu-
chung von vornherein zu vermeiden. 

Warum war das 816 so wichtig? 
Vor 816 herrschte oft Chaos: Viele Kleriker lebten wie Adlige, waren verheiratet oder hatten Konkubi-
nen. Die Aachener Regel versuchte, einen Mittelweg zu schaffen: Die Kleriker durften ihren Besitz be-
halten (was sie für den Adel attraktiv machte), mussten aber im Gegenzug eine strenge moralische 
Disziplin und Keuschheit nach außen hin wahren.” 

295 Nach WALDSTEIN-WARTENBERG, Rechtsgeschichte, S. 35 f. 
296 Vgl. HERTLING, Ludwig: Die Professio der Kleriker und die Entstehung der drei Gelübde. In: Zeitschrift 
für Katholische Theologie 56 (1932) S. 170 f. 



172 
 

Raimund formuliert es in der Regel des Ordens des Heiligen Johannes:  
„die Dinge, die sie Gott … versprochen haben … Keuschheit und Gehorsam ... 
und dass sie ohne Eigentum leben.297“ 

Durch eine Weiterentwicklung der Augustinusregel gelangte das Keuschheitsge-
lübde in die Regel des Ordens des Heiligen Johannes. Die Priester der Bruder-
schaft des Hospitals von Jerusalem, des Vorläufers des Ordens, hatten entschei-
denden Einfluss auf die Entstehung der Regel.  

 

2. „Arme Christi298“ / „pauperes Christi“ 

Ein zweites neues Element des Ordens des Heiligen Johannes ist die Bezeichnung 
der Kranken als „Arme Christi299“ oder „heilige Arme300“. 
Diese Bezeichnung war in der abendländischen Kirche zuvor nicht geläufig, wird 
aber später Teil ihres Sprachgebrauchs301. 

 

In der Regel des Ordens des Heiligen Johannes werden die Kranken 
erstmals in der westlichen Kirche „Arme Christi“ (pauperes Christi) ge-
nannt. 

 

Später geht dieser Ausdruck in den Sprachgebrauch ein: 
So verwendeten verschiedene Päpste den Begriff „Arme Christi“ in mehreren 
Bullen: 

• Papst Anastasius IV. im Jahr 1153302 und 
• Papst Alexander III. in den Jahren 1166303 und 1168304. 

 
Auch weltliche Herrscher verwendeten diesen Begriff: 

 
297 JR I, 1 f. 
298 HIESTAND, a.a.O., S. 49 f. lässt offen, ob mit “pauperes” nicht auch – aufgrund des abgelegten Armuts-
gelübdes – die Brüder des Hospitals gemeint sind. Jedenfalls bestreitet er im Gegensatz zu WALDSTEIN-
WARTENBERG, Rechtsgeschichte, S. 19, dass mit “puperes” immer die Kranken gemeint sind. Da der Or-
den des Heiligen Johannes seine Hauptaufgabe in der “Wahrung des Glaubens”  (tuirio fidei) und in der 
“Hilfe für die Armen” (obsequium pauperum) zusammenfasst, liegt die Anwendung der “pauperes”-Prädi-
kation auf die Kranken wohl näher. Auch die Ordensregel (JR I) bezeichnet die persönliche Armut der Brü-
der als “Leben ohne Eigentum”  (sine proprio vivere), nicht etwas als “paupertas”, denn “paupertas” ist 
mehr als das Fehlen von persönlichem Eigentum, nämlich allgemeine Hilfsbedürftigkeit. Vgl. auch 
GRUNSKY, a.a.O., S. 8 
299 JR Eingangsprotokoll, 2 
300 JR V, 1 
301 Vgl. WIENAND, a.a.O., S. 47 
302 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 227 
303 Ebd., Nr. 360. Andere Datierung: 1178 oder 1179 
304 Ebd., Nr. 392. Andere Datierung: 1169 oder 1170 



173 
 

• König Balduin I. von Jerusalem im Jahr 1110305 
• Kaiser Friedrich Barbarossa im Jahr 1158306 oder 
• König Balduin III. von Jerusalem im Jahr 1160307. 
• In den Schenkungsurkunden von Wilhelm Ferrariis308 und Raoul le Fun309 

(1165–1172 ) werden die Kranken als „Heilige Arme“ bezeichnet. 
 

Diese Begriffe sind eng und tiefgreifend mit der Spiritualität des Ordens des Hei-
ligen Johannes verbunden, der – wie oben bereits erläutert – den Kranken als 
vollwertiges Mitglied in die „Gemeinschaft der Heiligen“ des Hospitals aufnimmt. 

Kapitel 6 zählt ebenfalls zum Proprium der Regel des Ordens des Heiligen Johan-
nes. 

Almosen an „die Armen des Spitals“ nach Jerusalem zu senden war von jeher die 
als „Responsionen“ bezeichnete Mitverantwortlichkeit der Ordensniederlassungen 
für das Mutterhaus, das Spital zu Jerusalem. 

Dies führt uns zum dritten, charakteristischsten neuen Element im spirituellen 
Erbe des Ordens des Heiligen Johannes: Die Hospitalität in ihrer besonderen Art 
und ihrer besonderen Echtheit im Orden des Heiligen Johannes. 

 

3. Die Hospitalität 

Der Orden des Heiligen Johannes war der 
erste Orden, der sich die Hospitalität 
zur Hauptaufgabe gemacht hat. 

Er ist die älteste und war jahrhunderte-
lang die einzige reguläre Hilfsinstitu-
tion des Abendlandes. 

Vorläufer waren  

• die römischen Valetudinarien zur Pflege 
erkrankter Sklaven, um deren Arbeitskraft 
zu erhalten und 

• die Xenodochien, die aufgrund einer 
Empfehlung des Konzils von Nicäa 325 im 
Laufe der Zeit in großer Zahl von den Bi-
schöfen  zur Pflege von Kranken und Alten 
eingerichtet wurden, 

aber der Orden des Heiligen Johannes ist 
die erste Ordensgemeinschaft, deren 
zentrale Aufgabe und Ausrichtung die 
Armen- und Krankenpflege war und der 

diesen Dienst in großem Umfang betrieb. 

 
305 WIENAND, a.a.O., S. 604  
306 Ebd., Nr. 270 
307 Ebd., Nr. 296 
308 Ebd., Nr. 338 
309 Ebd., Nr. 339 



174 
 

Die Regel des Ordens des Heiligen Johannes kennt noch kein Hospitalitäts-Ge-
lübde. 

Erst das Gewohnheitsrecht des Ordens um 1239  schildert im 121. Kapitel das 
Aufnahmezeremoniell für die Neueintretenden. 

Hier heißt es:  

„Ihr versprecht und gelobet Gott und Unserer Lieben Frau,  
wie auch unserem gnädigen Herrn, dem Hl. Johannes dem Täufer,  

• im Gehorsam zu leben und zu sterben – das bedeutet: einem jeden 
Souverän, den Gott Euch geben wird, gehorsam zu sein.  

• Dazu versprecht Ihr, keusch zu leben bis in den Tod.  

• Auch versprecht Ihr ohne Eigentum zu leben. 

• Aber noch ein weiteres Versprechen legen wir ab,  
welches sonst niemand leistet: denn Ihr versprecht  
Diener und Sklave zu sein unseren Herren Kranken.“ 

Wenn wir dies nun als ein viertes Ordensgelübde oder ein zusätzliches Verspre-
chen betrachten, ist es auf jeden Fall eine tiefgreifende Neuerung, denn ein sol-
ches Versprechen erscheint zum ersten Mal in der Geschichte der Orden neben 
den Gelübden, nach den evangelischen Räten zu leben, wie wir es in unseren Ta-
gen beim Hospitalorden des Heiligen Johannes von Gott (Barmherzige Brüder) 
finden310. 

Wie ich oben ausführlich beschrieben habe, ist die Hospitalität des Ordens des 
Heiligen Johannes in ihrem innersten Wesen Spiritualität. Der Dienst an den  
„Armen Christi“ ist geistlicher Dienst. Dies wird durch Kapitel 3 der Regel belegt, 
das zu ihrem eigenständigen Material gehört. Dort wird der Krankenbesuch ein-
schließlich der Krankenkommunion als selbstverständlich vorausgesetzt und es 
wurden lediglich liturgische Vorschriften dafür erlassen. 

Ich bin überzeugt, dass die Auffassung von Nächstenliebe als Verehrung Gottes, 
die damals wie heute das wesentliche Ziel der Orden darstellt, die treibende 
Kraft war, die den Orden bis heute durch die schweren Stürme seiner Geschichte 
im Gegensatz zu anderen religiösen Ritterorden bewahrt hat311. Der Orden des 
Heiligen Johannes war der erste Orden, der die Hospitalität zu seiner 
Hauptaufgabe machte. Manchmal wurde er stolz als die älteste und jahrhun-
dertelang einzige reguläre Hilfsorganisation des Abendlandes bezeichnet312. Zu 
Recht gebührt ihm die Ehre, der älteste Hospitalorden der Welt zu sein.  
„Der von Gerhard gegründete Orden nahm viele Jahrhunderte lang alle 
folgenden Organisationen vorweg, die sich der Pflege der Armen und 
Kranken widmeten.313“ 

 
310 Die Regel ist bei HOSTENIUS, a.a.O., Bd VI, S. 264 ff. abgedruckt. 
311 Vgl. GRUNSKY, a.a.O., S. 6 ff. Der Templerorden hatte beim Verlust des Heiligen Landes seine einzige -
aufgabe, dessen Schutz, verloren. Der Deutsche Orden verlegte seine Aktivitäten nach Ostpreußen und 
ins Baltikum und war dort fast ausschließlich auf militärisch-politischem Sektor tätig. 
312 Dieter Graf Landsberg-Velen in verschiedenen Ansprachen, z.B. bei ROTTER, Erich: Im Zeichen des 
Malteser Kreuzes. Ritter der Liebe – Diener des Nächsten. Schallplatte Frankfurt am Main o.J. 
313 BRADFORD, Ernle: Kreuz und Schwert. Der Johanniter/Malteser-Ritterorden. Berlin 1972. Taschen-
buchausgabe München 1981 = Übersetzung von: The Shield and the Sword. 



175 
 

Bemerkenswert und neu ist in diesem Zusammenhang auch, an wen sich der 
Dienst richtete. Während die Augustinus- und insbesondere die Benediktinerre-
gel314 in erster Linie auf die Erlangung des Heils durch den Dienst an Gott und 
dem Nächsten abzielen315, ist das Hauptziel der Regel des Ordens des Heiligen 
Johannes das selbstlose Streben nach dem Heil des Nächsten, also der Armen 
und Kranken. Letzteres ist sicherlich nicht das Ergebnis einer umfassenden dog-
matisch-exegetischen Reflexion grundlegender Prinzipien, sondern vielmehr ei-
nem urchristlichen Impuls geschuldet. Der Wunsch nach dem eigenen Heil spielt 
bei einem Bruder des Ordens des Heiligen Johannes sicherlich eine große Rolle, 
doch richtet sich die Ordenstätigkeit weitaus deutlicher nach außen, also auf die 
Kranken aus. 

 

4. Die Entstehung der Regel des Ordens des Heiligen Johannes 

Ein letztes neues Moment ist die unterschiedliche Entstehung der Regel des Or-
dens des Heiligen Johannes im Vergleich zu den älteren Ordensregeln. In der Au-
gustinusregel und in der Benediktsregel gibt der Ordensgründer praktisch und 
theoretisch fundierte Vorschriften für ein gottgefälliges Ordensleben. Die Regel 
des Ordens des Heiligen Johannes hingegen ist die theoretisch-theologische Re-
flexion über die ausgeübte Praxis, niedergeschrieben, weil sich diese als richtig 
erwiesen und somit standardisiert wurde, d.h. die Regel ist nicht bloß Theorie, 

die mit Leben gefüllt werden soll, 
sondern Philosophie des Gelebten, 
deren Normen auch für die Zukunft 
die weitere Praxis regeln. 

Ungewöhnlich ist in diesem Zusam-
menhang auch, dass die Ordensre-
gel selbst und alle ihr beigefügten 
Statuten stets vom gesamten Ge-
neralkapitel und nicht nur vom 
Gründer oder seinen Nachfolgern, 
den Hospitalmeistern, autorisiert 
werden. Dies sind erste Ansätze ei-
ner demokratischen Struktur in der 
Gesetzgebung einer Ordensgemein-
schaft. So trat auch die Verehrung 
des Seligen Gerhard oder seines 
Nachfolgers Raimund du Puys als 
Ordensgründer hinter die große 
Verehrung des heiligen Johannes, 
des gewählten Ordenspatrons, zu-
rück. Auch diese Tatsache ist von 
keinem anderen älteren Orden be-
kannt. 

 
314 Vgl. das Ende des Prologs der Benediktinerregel: “Wir wollen uns also nie der Leitung dieses Meisters 
entziehen, sondern im Kloster bis zum Tod an seiner Lehre festhalten und in Geduld am Leiden Christi 
teilnehmen, damit wir auch verdienen, Anteil zu haben an der Herrlichkeit seines Reiches. Amen.” 
315 Dies war auch die grundlegende Kritik der Reformation, die im Artikel 27 der Confessio Augustana zum 
Ausdruck kommt. 



176 
 

D. Der Einfluss des Ordens 

Der Orden des Heiligen Johannes, seine Regel und die ihr zugrunde liegende Pra-
xis übten schon in früher Zeit einen prägenden Einfluss auf die Ordens- und Kir-
chengeschichte aus. Am deutlichsten wird dies dadurch, dass seine Regel, sozu-
sagen als exemplarische Regel, ganz oder teilweise bzw. im Sinn von späteren 
Orden übernommen wurde. 

• Der Hospitalorden von Teruel 
• Der Deutsche Orden der Heiligen Maria in Jerusalem 
• Der Hospitalorden vom Heiligen Geist 
• Der Orden der Brückenbauer vom Heiligen Jakob 
• Der Orden der Trinitarier 
• Französische Krankenhäuser 
• Orden der Ritter des Kreuzes mit dem Roten Stern 

Damit setzte der Orden des Heiligen Johannes über Jahrhunderte hinweg Maß-
stäbe für die christliche Nächstenliebe in weiten Teilen des Abendlandes. 

 

Der Hospitalorden des Heiligen Erlösers von Teruel 

 

Papst Clemens III.  

übertrug am 18. Juli 1188316 die Regel des Ordens des Heiligen Johannes 
dem Hospitalorden des Heiligen Erlösers von Teruel , der von König Alfons 
II. von Aragon zur Freilassung von Gefangenen gegründet worden war. Später 
im Jahr 1188 wurde der Hospitalorden des Heiligen Erlösers mit dem Orden von 
Mountjoy (Montegaudio) vereinigt und das Hospital 1196 an die Templer überge-
ben. 

 

  

 
316 JAFFÉ, a.a.O., ²16316 



177 
 

Der Deutsche Orden der Heiligen Maria in Jerusalem 

 

Der Deutsche Orden der Heiligen Maria zu Jerusalem 
(Deutscher Ritterorden), 

dessen Ziel der Kampf gegen die Feinde der Kirche und die karitativen Pflichten 
gegenüber den Armen waren, übernahm in seiner Verfassung317 im Jahr 1198  
auch die Regel des Ordens des Heiligen Johannes, was die Fürsorge für die Ar-
men und Kranken betraf. 

Bereits im Jahr 1143  unterwarf 

 
Papst Coelestin II. 

das Deutsche Hospital dem Gehorsam  
und der Verfügungsgewalt des Ordens des Heiligen Johannes318. 

„Im Jahr 1143 erließ Papst Coelestin II. eine Bulle, die dem Orden des Hl. Joan-
nes die Gerichtsbarkeit über die Santa Maria Alemanna (Kirche der Heiligen Ma-
ria der Germanen) in Jerusalem übertrug, ein Hospital, das seit 1128 deutsche 
Pilger und Kreuzfahrer beherbergte, die weder die Landessprache noch Latein 
sprachen. Obwohl es sich formal um eine Institution des Ordens des Hl. Joannes 

 
317 Vgl. PERLBACH, Max: Die Statuten des Deutschen Ordens nach den ältesten Handschriften. Halle a. S. 
1890. Nachdruck Hildesheim/New York 1975 und HERING, Ernst: Der Deutsche Ritterorden. Leipzig 
²1944, S. 44 f. 
318 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 145 “statuimus ut idem Hospitale cum omnibus suis pertinentiis 
in tua, delecte in Domino fili Raymunde, prior, tuorumque successorum obediential et dispositione dein-
ceps omnio permaneat.” und ebd., Nr. 155 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://jeru.huji.ac.il/ef28.htm


178 
 

handelte, ordnete der Papst an, dass der Prior und die Brüder des domus Theu-
tonicorum (Haus der Germanen) stets selbst Deutsche sein sollten. So konnte 
sich im 12. Jahrhundert im Königreich Jerusalem die Tradition einer von Deut-
schen geführten religiösen Institution entwickeln. Letzteres erlangte 1190 seine 
Unabhängigkeit und blieb bis 1229 in der Verantwortung des Ordens des Heili-
gen Johannes.319“ 
 

Papst Innozenz III. 
drückte in seiner Bulle „Sacrosancta Romana 
ecclesia“ vom 19. Februar 1199 seine Zufrieden-
heit darüber aus, dass der Deutsche Orden in 
seiner Sorge für die Armen   und Kranken tat-
sächlich der Regel des Ordens des Heiligen Jo-
hannes folgte320. 

 

 

 

 

 

 
Papst Coelestin III.  

überreicht dem Deutschen Orden das Schwarze Kreuz. 

 
319 Zitiert und übersetzt ins Deutsche aus: https://en.wikipedia.org/wiki/Raymond_du_Puy das zitiert aus: 
Sterns, Indrikis (1985). „Kapitel VIII. Der Deutsche Orden in den Kreuzfahrerstaaten“. In Zacour, Norman 
P., und Hazard, Harry W. (Hrsg.). Eine Geschichte der Kreuzzüge: Band V. Die Auswirkungen der Kreuzzüge 
auf den Nahen Osten. S. 315–378. 
320 DELEVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 1072. Vgl. auch AMBRAZIEJUTE, a.a.O., S. 13 ff. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Raymond_du_Puy
https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://www.catholic-forum.com/saints/pope0176.htm


179 
 

 
Päpstliche Privilegien-Urkunde von Papst Honorius III. vom 9.1.1221 

 

 

  



180 
 

Der Vorläufer des Deutschen Ordens war „St. Marien der Deutschen Ritter“ 

 

 



181 
 

 

St. Marien 
der Deutschen Ritter 

 
Im Jahr 1128, während des zweiten 
Kreuzzugs, wurde eine Gruppe Deut-
scher Ritter gegründet, zur Sorge um 
Pilger im Heiligen Land, die mit der 
Sprache der anderen Kreuzfahrer 
nicht vertraut waren. 
Neben einer Kirche bestand das Jeru-
salem-Zentrum der Ritter in St. Ma-
rien aus einer Herberge und einem 
Krankenhaus. 
Nach vielen Jahren gelang es den Rit-
tern, sich vom dominierenden Orden 
der Hospitaliter zu trennen, und 1190, 
während des dritten Kreuzzugs, wurde 
der Deutsche Orden gegründet. 
In der zweiten Hälfte des 13. Jahrhun-
derts wurde ein Teil des Komplexes 
von den Mamelucken zerstört. An-
schließend wurden auf dem Gelände 
Wohnhäuser, Lagerräume und Ställe 
errichtet. 
1968 begannen die archäologischen 
Ausgrabungen, gefolgt von Konservie-
rungs- und Wiederaufbauarbeiten. 
Dieses Projekt wurde im Auftrag der 
Jerusalem Foundation von der Jerusa-
lem Archaeological Expedition und der 
Company for Reconstruction des Jüdi-
schen Viertels der Altstadt mit Hilfe 
einer Spende von A. S. Xel S. E. 
durchgeführt. 



182 
 

 

 



183 
 

 

 

 

  



184 
 

 

Der Hospitalorden vom Heiligen Geist 

 Kreuzfahrer beladen ihre Schiffe vor der Ab-
reise ins Heilige Land 
[aus: Statutes de l'Ordre du Saint-Esprit, Fran-
zösisch, 14. Jahrhundert. Bibliothèque Natio-
nale, Paris, MS Fr. 4274, f.6] 

 

 
Abzeichen  

des Ordens des Heiligen 
Geistes,  

Erste Hälfte des 19. Jahr-
hunderts, Frankreich 

 

 

Auch das von Guido von Montpellier zur Betreuung von  
Armen und Kranken gegründete Hospitalorden vom Heiligen Geist  
(Ordre Hospitalier du Saint-Esprit) richtete seine karitativen Tätigkeiten nach 
dem Vorbild des Ordens des Heiligen Johannes aus321. Seine Regel322 entspricht 
in vielen Punkten wörtlich oder sinngemäß der Regel des Ordens des Hl. Johan-
nes.323 

 
321 Vgl. AMBRAZIEJUTE, a.a.O., S. 18 ff. 
322 Die älteste erhaltene Fassung aus dem Jahr 1564 ist bei HOLSTENIUS, a.a.O., Bd. V, S. 503 ff. abge-
druckt. Erstmals wir die Regle 1198 von Papst Innozenz III. erwähnt. (Abschrift der Bulle bei BRUNE, L’ 
Abbé de: Histoire de l’ordre hospitalier du Saint Espirit. Paris 1892, S. 420) 
323 Vgl. DROSSBACH, a.a.O., S. 145f.: „Dennoch gilt es hier festzuhalten, dass den 89 Kapiteln der Wiener 
Handschrift und den 105 Kapiteln des „Liber Regulae" 17 Kapitel der 19 Kapitel umfassenden Johanniter-
regel zumindest vom Thema her und teilweise wörtlich entsprechen. Damit stellt die Regel des Raimund 
von Puy eine wichtige Grundlage der gesamten Regel des Heilig-Geist-Ordens dar, und das obwohl die 
Inhalte der einzelnen Kapitel selten wörtlich übernommen werden. Wo wörtliche Übernahmen festzustel-
len sind, werden meist nur Auszüge eines Kapitels aus der Johanniterregel übernommen und in den um-
fangreicheren Kontext eines Kapitels der Regel des Heilig-Geist-Ordens eingebaut.“ 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://saint-esprit.freeservers.com/


185 
 

 
Le Poet-Laval, Frankreich 

 

 

 
 

  



186 
 

Der Orden der Brückenbauer vom Heiligen Jakob 

 

Auch der Orden der Brückenbauer vom Heiligen Jakob, dessen Aufgabe es 
war, Brücken zu bauen, um Reisenden die Überquerung von Flüssen zu erleich-
tern, und der auch Hospize betrieb, orientierte sich in seiner karitativen Organi-
sation am Orden des Heiligen Johannes324. 

 

325  

Der französische Zweig des Ordens 

326 
(de l'Hôpital d'Altopascio )  
erhielt im Jahr 1239 von  
 Papst Gregor IX. die Statuten des Ordens 
des Hl. Johannes327. 

 

  

 
324 Vgl. AMBRAZIEJUTE, a.a.O., S. 21 ff. 
325 Bildquelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/bc/Julius2_as_gregory9.jpg  
326 Bild: Das Bild zeigt eine historische Darstellung der italienischen Stadt Altopascio in der Provinz 
Lucca, Toskana. Altopascio ist bekannt für seine Geschichte als Hospiz für Pilger auf der Via Francigena, 
einem alten Pilgerweg, der von Canterbury nach Rom führt. Die Stadt war der Sitz des Ordens der Ritter 
von Altopascio, auch bekannt als die Ritter des Spitals des Heiligen Jakobus. Der Turm, der auf dem Bild 
zu sehen ist, ist der Glockenturm der Kirche San Jacopo, die im 12. Jahrhundert erbaut wurde. 
327 DELAVILLE LE ROULX, Cartulaire, Nr. 2225 “regulam fratrum Hospitalis sancti Johannis Jerosolimitani 
vobis et successoribus vestris auctoritate presentium duximus concedendam.” 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/b/bc/Julius2_as_gregory9.jpg


187 
 

 

Der Orden der Trinitarier 

 

   

Der heilige Johannes von Matha gründete im Jahr 1197  den  
ORDEN DER TRINITARIER328 

(Orden der Allerheiligsten Dreifaltigkeit zur Erlösung der Gefangenen), 
um Gefangene auszutauschen. 

  

 
328 Vgl. DESLANDRES, Paul: L’ordre des Trinitaires poule Rachat des Captives. Toulouse/Paris 1903. Über 
die heutige Regel informiert BORREGO, Juan: La Regla de la Orden de la Santsima Trindad. Contexte His-
torico. Salamanca 1973. Abdruck der Regel bei HOLSTENIUS, a.a.O., S. 24 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://www.trinitarians.org/saints.htm


188 
 

 

Papst Innozenz III. 
genehmigte den Orden am 17. Dezember 1198 mit 
seinem Brief Operante divine dispositionis clementia. 

 

 

 

Auch seine Re-
gel entspricht in 
einigen Punkten 

wörtlich der Regel des Ordens des Hl. Johan-
nes bzw. folgt derselben Philosophie. 

Die ... Regel, die abwechselnd gemildert oder 
wiederhergestellt wurde, sah vor, dass jedes 
Haus aus sieben Brüdern bestehen sollte, von 
denen einer der Obere sein sollte; die Ein-
künfte des Hauses sollten in drei Teile aufge-
teilt werden, einen für die Mönche, einen für 
die Unterstützung der Armen und einen für 
das Lösegeld der Gefangenen; schließlich ver-
bot sie den Mönchen, auf Reisen ein Pferd zu 
benutzen, entweder aus Demut oder weil den 
Christen in den muslimischen Ländern, wohin 
die Mönche reisen mussten, Pferde verboten 
waren; daher ihr volkstümlicher Name „Esels-
brüder“. Übersetzt ins Deutsche aus: Catholic 
Encyclopedia: Order of Trinitarians 

 

https://www.newadvent.org/cathen/15045d.htm
https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://www.trinitarians.org/


189 
 

 
 

Briefmarken des Malteserordens zum 
800. Jahrestag der Gründung des Ordens der Trinitarier: 

links:  
St. Felice de Valois,  

Mitbegründer  
des Ordens 

Mitte: St. Johannes von 
Matha erhält die Bulle 
zur Genehmigung der 

Regel der Trinitarier von 
Papst Innozenz III. 

rechts:  
St. Johannes von Matha, 

Gründer des Ordens  
der Trinitarier 

 

 

 

 

Französische Hospitäler 

Dasselbe gilt für französische Hospitäler, 
z.B. 
 in Paris (Hôtel Dieu)329, 

Château-Thierry, Saint-Paul, Montdidier, 
Noyon, Saint Julien, Saint-Jean in Cambrai, 
Amiens, Saint-Riquier, Abbeville, Beauvais 
und Montreuil-sur-Mer330. 

 

  

 
329 Bild-. Quelle: https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/2d/Saintbishop.jpg  
330 Vgl. AMBRAZIEJUTE, a.a.O., S. 24 

https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/2/2d/Saintbishop.jpg


190 
 

 

Der Orden der Ritter des Kreuzes mit dem Roten Stern 

Die Festschrift 757 Jahre der Ritter des Kreuzes mit dem Roten Stern berichtet: 

Die Mission und Bedeutung des Ordens der Kreuzritter mit dem Roten Stern wur-
den sowohl durch die historische Periode seiner Gründung als auch durch die 
Persönlichkeit der hl. Agnes Přemyslíd, einer Tochter von Přemysl Otakar I., die 
zwischen 1211 und 1282 lebte, bestimmt. Dem tschechischen Historiker Josef 
Pekar zufolge zählt sie zu den edelsten Persönlichkeiten der tschechischen Ge-
schichte. Durchdrungen von den reformatorischen religiösen Idealen des hl. 
Franz von Assisi (gest. 1226), beschloss die hl. Agnes, dem profanen Leben zu 
entsagen und das Gewand einer Nonne zu tragen. Sie stand in Briefwechsel mit 
der hl. Klara sowie mit den Zentren neuer Frömmigkeit (devotio moderna) in Ita-
lien. Sie folgte auch dem Beispiel ihrer Tante, der hl. Elisabeth von Thüringen, 
die das Hospital in Marburg an der Lahn gründete. Dies beeinflusste nicht nur 
das spirituelle Wachstum der hl. Agnes, sondern auch die Verbreitung der fran-
ziskanischen Ideale in Böhmen. 

Im Jahr 1231 scheint die heilige Agnes Mitbegründerin zweier Klöster in Na Fran-
tisku in Prag gewesen zu sein, die damals Böhmisches Assisi genannt wurden. 
Dabei handelte es sich um das Kloster der Klarissennonnen, deren Oberin sie 
1234 wurde, und das Kloster der Minoriten. Auf dem Gelände befand sich auch 
ein Hospital, das in der Nähe der Kirche des heiligen Kastulus lag und dessen Tä-
tigkeit vielseitiger war als heute. Vom lateinischen Wort „hospes“ (d.h. Gast, Rei-
sender, Fremder) leitete sich der Begriff „Hospital“ ab, der einen Ort bezeich-
nete, an dem nicht nur Kranke, sondern auch Reisende, Arme, Obdachlose und 
zu Unrecht Verfolgte gepflegt wurden. Für die Leitung des Hospitales sorgte die 
Laienbruderschaft. Organisation und Struktur seines Lebens und seiner 
Tätigkeit basierten auf Regeln, die bereits in anderen religiösen Orden 
galten. Als Vorbild dienten die Hospitalbruderschaften sogenannter Rit-
terorden wie der Orden des Heiligen Johannes , die Templer, der Orden 
vom Heiligen Geist und andere. 



191 
 

Auf Bitten der Heiligen Agnes erhob 

 
Papst Gregor IX. 

das Prager Hospital in den Status eines eigenen Ordens  
 

mit der Mönchsregel des Heiligen Augustinus. 

Das Rote Kreuz – Symbol christlicher Nächstenliebe – wurde 1252 durch einen 
sechszackigen roten Stern ergänzt. Dieses Zeichen unterschied den böhmischen 
Orden der Kreuzritter mit dem Roten Stern von anderen Hospitalorden. Bis heute 
ist er der einzige Orden tschechischen Ursprungs und zugleich der einzige von 
einer Frau gegründete Männerorden. In der Mission dieses Ordens wurde der 
Wunsch des mittelalterlichen Mannes nach der Verbindung von ritterlichem und 
geistlichem Leben erfüllt. Zu den wichtigsten charakteristischen Merkmalen des 
Ordens zählte die aktive karitative Liebe zu Menschen, die der Hilfe und Kame-
radschaft anderer bedürfen. 

 Das Ritterorden Kreuz 
[Die Firma F. & D. Malï¿½, Prag, zwischen 1900 und 
1915] 

Die erste eigenständige Niederlassung der Kreuzrit-
ter war die Kirche und der Zufluchtsort des Heiligen 
Petrus in Porï¿½cï¿½, das heute Teil der Prager 
Neustadt (Novï¿½ Mesto) ist. Dieses Tempelge-
bäude zählt zu den am besten erhaltenen romani-
schen Basiliken in Prag. Im Jahr 1252 wurde der 
Hauptsitz des Ordens an die Kreuzung nahe der Ju-
dita-Brücke am rechten Ufer der Vitava verlegt. Am 
Fuße der Brücke wurden ein neues Hospital des Hei-
ligen Geistes und die Kirche des Heiligen Franziskus 
errichtet. Beide Gründungen erinnern an die ur-
sprüngliche Wiege des Ordens der Kreuzritter sowie 
an das Kloster der Heiligen Agnes Na Frantisku. Die 
ursprüngliche Kirche wurde später durch ein frühba-
rockes Gebäude aus den Jahren 1679 bis 1688 er-
setzt, das nach den Entwürfen des hervorragenden 
Architekten Jean B. Mathey errichtet und mit Fres-
ken von VV Reiner sowie Altargemälden von ML 
Willmann und JK Liska geschmückt wurde. Die ur-

sprüngliche gotische Kirche hörte jedoch nie wirklich auf zu existieren. Gegen 
Ende des Mittelalters sank das Erdgeschoss der Kirche dank der allmählichen He-
bung des Altstadtgeländes fast fünf Meter unter das Niveau des angrenzenden 



192 
 

Platzes und ist so bis zum heutigen Tag erhalten geblieben. Später wurde sie in 
eine Grab- und Hospitalkapelle umgewandelt, die 1683 mit künstlichen Stalakti-
ten geschmückt wurde. Der barocke Teil des Klosters befindet sich in der Nähe 
der Kirche des Heiligen Franziskus auf den Fundamenten der Judita-Brücke, die 
im Vergleich zur späteren Karlsbrücke weiter nördlich lag. Das Hauptgebäude im 
Jugendstil entstand in den Jahren 1909 bis 1912. Im Jahr 1990 wurde es erneut 
zum Sitz des Ordens der Kreuzritter, der nach 40 Jahren der Unterdrückung auf 
das geistige Erbe seines heiligen Gründers zurückgreift und seine Aktivitäten 
auch zu Ihrem Nutzen erneuert. 

Jan Nepomuk Jiriste, O. Cr. 

 
Das Zeichen der Kreuzritter 

[Kupferstich, F.D. Schachtner, Wien, Mitte des 18. Jahrhunderts] 

(Bilder und Text aus: Galerie Krizovnï¿½ku.  
Der Schatz des Ordens der Kreuzritter mit dem Roten Stern. 
Der Katalog der Dauerausstellung im Gebäude des Klosters in Prag, 
Krizovnickï¿½ Str. 1 ) 

 



193 
 

FAZIT UND VISION 

 

Die Gründung des Ordens des Hl. Johannes im Jahr 
1099  stellt – wie ich oben zu beschreiben versuchte – 
ein bemerkenswertes Ereignis in der Geschichte der Or-
den dar. Es war nicht nur die Geburtsstunde eines der 
vielen Orden, sondern des ersten Hospitalordens der 
Kirche. Er setzte spirituelle Maßstäbe, die das Leben der 
Kirche bis heute prägen. Die in der Hospitalität gip-
felnde Spiritualität war die grundlegende spiritu-
elle Innovation, die der Orden des Heiligen Johan-
nes in die Geschichte der Orden einbrachte. Im 
Glauben verankert, war und ist sie bis heute die trei-
bende Kraft des Ordens. Obwohl die Umwandlung in ei-
nen Ritterorden, der militärische und hoheitliche Aufga-
ben übernahm und aus dem Geist des Schutzes der Pil-
ger und der Idee der "militia Christi" entstand, bereits 
unter dem zweiten Leiter, Raymund von Puy, begann 

und den Orden in seiner turbulenten Geschichte eher als Militärmacht, denn als 
Hospitalorden erscheinen ließ, vergaß er in keiner Phase seiner Entwicklung 
seine Hauptaufgabe, die Hospitalität. 

Wenn das Malteserkreuz, das 
Symbol der acht Seligpreisungen 
aus der Bergpredigt Christi, in 
Flüchtlingslagern und Kranken-
häusern, in medizinischen For-
schungszentren und Krankenwa-
gen, in Einrichtungen des Zivil-
schutzes und der Rehabilitation, 
in Hospitalzügen für Kranken-
wallfahrten und in Ausbildungs-
stätten für Pflegepersonal ein 
beredtes Zeugnis dafür ablegt, 
dass der Malteserorden sein 
zeitloses Motto „Schutz des 
Glaubens und Dienst an den Armen“ in zeitgenössische Werke christlicher Nächs-
tenliebe umsetzt, werden wir an die Worte des Ordensgründers, des Seligen 
Gerhard, erinnert: 

„Unsere Bruderschaft wird unvergänglich sein, 
denn der Boden, auf dem diese Pflanze wurzelt, ist das Elend der Welt – 
und weil es, so Gott will, immer Menschen geben wird, die sich dafür 
einsetzen wollen, dieses Leid zu lindern und dieses Elend erträglicher zu 
machen.“ 

Möge der Orden des Heiligen Johannes auf der Grundlage seiner geistlichen 
Grundlage in aller Zukunft demütig den Hungrigen und Durstigen, den Entfrem-
deten und Nackten, den Kranken und Gefangenen des Herrn dienen und so zu 
einem Zeichen des christlichen Glaubens, der freudigen Hoffnung und der apos-
tolischen Liebe für die Menschen werden. 



194 
 

TEIL III  
Die Regel des Ordens des Hl. Johannes 

 
 

Erstes Generalkapitel des Ordens des Hl. Johannes 
unter Vorsitz des Seligen Raimund du Puy331 

 

 
331 Fresko im Großmeisterpalast in Valletta 



195 
 

  
Raimundus de Podio Der Begründer der Gewohnheiten und Regeln 

[ 

 
Seite aus der ältesten altfranzösischen Handschrift der  

Regel des Ordens des Hl. Johannes (nach 1288)  
aus der vatikanischen Bibliothek (Codex Vaticanus Lat. Nr. 4852) 



196 
 

332 

 
332 Bildquelle: http://www.wdl.org/  

http://www.wdl.org/


197 
 

DIE ORDENSREGEL DES SELIGEN RAIMUND DU PUY 

Das älteste bekannte Manuskript vom 7. Oktober 1253 

  

 
333 Quelle: Vom Pergament zum Chip. Kulturgüter im Staatsarchiv Aargau 

Diese im Aargauischen 
Staatsarchiv (Abteilung 
Leuggern, Urkunde Nr. 7) 
aufbewahrte Abschrift der 
Regel des Ordens des 
Heiligen Johannes aus 
dem Jahr 1253 ist die äl-
teste erhaltene, autori-
sierte Fassung der Or-
densregel. 

 Die von Großmeister 
Wilhelm von Chateau-
neuf übermittelte Ur-
kunde gelangte über 
das Großpriorat Hei-
tersheim in den Aargau 
und gilt als einziges 
authentisches Doku-
ment, da andere Fas-
sungen nur als spätere 
Abschriften überliefert 
sind.333 



198 
 

Die ursprüngliche Ordensregel 
Raimund de Puys 

aus der Zeit von 1125 - 1153 

Meine Übersetzung lehnt sich an die äl-
teste mittelhochdeutsche Handschrift 
der Regel des Ordens des Hl. Johannes 
aus dem 14. Jahrhundert (Bayerische 
Staatsbibliothek, München, CLM. 4620, 
Bl. 73R – 84R) an. 

Die (im Lateinischen und Mittelhoch-
deutschen fehlenden) Kapitelüberschrif-
ten habe ich von der ältesten altfranzö-
sischen Handschrift der Regel des Or-
dens des Hl. Johannes (nach 1288) aus 
der vatikanischen Bibliothek (Codex 
Vaticanus Lat. Nr. 4852) übernommen 
und übersetzt. 

 

Die Konstitution(en) von Bruder Raimund 
 
(1) In Gottes Namen.  
(2) Ich, Raimund, ein Diener der Armen unseres Herrn Jesus Christus und 

ein Beschützer des Spitals zu Jerusalem, habe nach eingehender Bera-
tung des ganzen Kapitels der Kleriker und Laien unseren Brüdern diese 
Gebote und Gesetze im Hause des Spitals zu Jerusalem erlassen.  
 

I. Die Profess  
 
(1) Als erstes gebiete ich, dass alle Brüder, die zum Dienste der Armen 

kommen, die Dinge, die sie Gott in die Hand des Priesters und auf das 
Buch  
(= Hl. Schrift) versprochen haben, mit Gottes Hilfe halten:  

(2) Das sind Keuschheit und Gehorsam, das ist alles, was ihnen von ihrer 
Vorstandschaft (= Obere) geboten wird, und dass sie ohne Eigentum 
leben, weil die drei Dinge (Verpflichtungen) Gott am jüngsten Tag von 
ihnen fordert.  
 

 

  

 
 



199 
 

II. Die Ansprüche der Brüder  
 
(1) Und man gewähre euch nicht mehr  

(lat./frz.: sie sollen nicht mehr erbitten) von eurem Anspruch als Wasser 
und Brot und Kleider, die man euch verspricht.  

(2) Und ihre Kleidung soll bescheiden sein,  
da wir uns als Diener der Armen unseres Herrn bezeichnen, die 
nackt und schmutzig einhergehen.  

(3) Und es ist schändlich für einen Diener, dass er stolz sei, während sein 
Herr bescheiden (demütig) ist.  
 

III. Die Ehre der Brüder, der Kirchendienst  
und die Aufnahme von Kranken 
 
(1) Es ist auch festgesetzt, dass in der Kirche ihr Auftreten und ihr Lebens-

wandel ehrbar sei,  
(2) d.h. dass Kleriker am Altar dem Priester in weißen Kleidern (= Alben) 

dienen, sei es ein Diakon oder ein Subdiakon oder wenn nötig, so tue es 
ein anderer Bruder, der vorgebildet ist.  

(3) In der Kirche soll Tag und Nacht auch ein Licht sein (brennen).  
(4) Und beim Krankenbesuch soll der Priester mit weißen Kleidern gehen 

und fromm den Leib unseres Herrn tragen.  
(5) Und ein Diakon oder ein Subdiakon oder ein Akolyth soll vorangehen 

und eine Laterne mit einer brennenden Kerze und einen Weihwasserkes-
sel tragen.  
 

IV. Die Reisen der Brüder und das Verhalten Frauen gegenüber  
 
(1) Wenn aber die Brüder durch die Städte oder die Kastelle gehen, so ge-

hen sie nicht allein, sondern zu zweit oder zu dritt miteinander,  
(2) und sie sollen nicht gehen, mit wem immer sie wollen, sondern mit de-

nen der Obere ihnen zu gehen befiehlt.  
(3) Und sobald sie dort angekommen sind, wohin sie wollen, bleiben sie ste-

hen.  
(4) An ihrem Auftreten, an ihrem Lebenswandel und an all ihren Sachen soll 

nichts geschehen, worüber jemand Ärgernis nehmen kann, wie das ihrer 
Heiligkeit (= hl. Stand) wohl geziemt.  

(5) Auch wenn sie im Hause oder in der Kirche sind oder dort, wo Frauen 
sind, da sollen sie auch ihre Schamhaftigkeit (Anstand) bewahren.  

(6) Frauen jedoch sollen weder ihren Kopf noch ihre Füße waschen noch ihr 
Bett machen.  

(7) Unser Herr, der in seinen Heiligen wohnt, behüte sie auf diese Weise. 
Amen.  
 

 

  



200 
 

V. Das Almosensammeln  
 
(1) Um für die heiligen Armen Almosen zu sammeln, sollen sich geistliche 

Personen, Kleriker- und Laienbrüder, auf den Weg machen.  
(2) Wenn sie eine Herberge suchen, so gehen sie zu einer Kirche oder zu ei-

ner anderen ehrbaren Person und erbitten um Gottes willen etwas für 
ihren Lebensunterhalt und kaufen nichts anderes.  

(3) Finden sie niemand, der ihnen etwas gibt, so kaufen sie maßvoll ein ein-
ziges Essen, wovon sie leben können.  
 
 

VI. Die Verwendung der Almosen  
 
(1) Und sie nehmen von dem Almosen weder Land noch Pfand (Bürgschaft), 

außer dass sie es ihrem Oberen mit einer Urkunde (= einem Schrift-
werk) zurückgeben und dass es auch der Obere mit einem (Begleit-) 
Schreiben den Armen des Spitals sendet.  

(2) Und der Obere soll von allen Häusern den dritten Teil von Brot, Wein 
und jeglicher Nahrung (Speise) erhalten, 

(3) und was darüber vorhanden ist, das soll er zum Almosen legen und mit 
seiner Schrift (-lichen Bestätigung) den Armen nach Jerusalem sen-
den.  
 

VII. Die Predigt- und Sammelreisen  
 
(1) Es sollen (keine) Brüder von keinen Häusern weggehen,  

um zu predigen oder das Almosen einzusammeln,  
außer allein diejenigen,  
die der Obere und das Kapitel dazu benennen.  

(2) die Brüder, die ausziehen, um das Almosen einzusammeln, sollen (dort) 
aufgenommen werden,  
in welches Haus sie kommen,  
und nehmen am Lebensunterhalt teil,  
wie ihn die Brüder unter sich haben  
und verlangen weiterhin nichts.  

(3) Sie sollen ein Licht mit sich führen,  
und wo auch immer sie Herberge nehmen,  
da sollen sie es in der Nacht vor sich brennen lassen.  
 

VIII. Die Bekleidung und das Fasten  
 
(1) Weiterhin verwehren (verbieten) wir den Brüdern, eisen (= rost)braunes 

und gelbbraunes Baumwolltuch (= Barchent) und Pelze von wilden Tie-
ren anzuziehen.  

(2) Sie sollen auch nicht mehr als zweimal am Tage essen und an jedem 
Mittwoch und Samstag von da an, wenn man das Alleluja ablegt (= Sep-
tuagesima, d.h. Vorfastenzeit), bis an Ostern sollen sie kein Fleisch es-
sen, ausgenommen die Brüder, die schwach und krank sind.  

(3) Auch sollen sie nicht nackt, sondern in Leinenkleidung oder in Flachsrö-
cken liegen (= schlafen).  
 



201 
 

IX. Die Strafe für Unzucht der Brüder  
 

(1) Und wenn ein Bruder, was Gott verhüten wolle, in Unkeuschheit gefallen 
ist, so büße er in Verborgenheit, wenn er heimlich gesündigt hat, und 
man soll ihm eine angemessene Buße verordnen.  

(2) Wird er aber aufgegriffen und die Wahrheit öffentlich bekannt, soll man 
ihn im selben Dorfe, in dem er gesündigt hat, am Sonntag nach der ers-
ten Messe, wenn das Volk aus der Kirche herausgeht, ausziehen, dass 
es alle sehen, und er soll auf Anweisung seines Oberen von einem Kleri-
ker geschlagen werden, wenn der, der gesündigt hat, ein Kleriker ist.  

(3) Ist es aber ein Laie, soll er von einem Kleriker oder von einem, dem es 
der Kleriker empfiehlt, aufs härteste mit Gärten oder Riemen geschla-
gen werden und er soll aus der ganzen Gemeinschaft des Ordens und 
der Brüder verstoßen werden.  

(4) Wenn danach Gott sein Herz erleuchtet und er wieder zum Hause der 
Armen kommt und er bekennt, dass er schuldig und ein Sünder sei und 
Gottes Gesetze übertreten habe und Besserung verspricht, so soll er 
wieder aufgenommen werden und es soll ihm eine würdige Buße aufer-
legt werden.  

(5) Das ganze Jahr über soll er in der Stellung eines fremden Mannes gehal-
ten werden und in dieser Zeit sollen die Brüder seine Besserung be-
obachten und später das tun, was für ihn das Beste zu sein scheint. 
 

X. Die Strafe bei Streitigkeiten und unerlaubtem Verlassen des Hauses  
 
(1) Gerät ein Bruder mit einem anderen in Streit und kommt das Geschrei 

vor den Komtur, so soll er sieben Tage lang Buße tun und am Mittwoch 
und Freitag bei Wasser und Brot fasten und ohne Tisch und Tischtuch 
auf dem Boden essen.  

(2) Kommt es aber vor, dass ein Bruder auf den anderen einsticht, soll man 
ihm vierzehn Tage Buße auferlegen, jeden Mittwoch und Freitag bei 
Wasser und Brot.  

(3) Verlässt er (= einer) das Haus oder den Oberen, dem er anvertraut 
wird, eigenwillig gegen den Willen seines Oberen und kommt er danach 
wieder zurück, so soll er vierzehn Tage lang auf dem Boden essen und 
an jedem Mittwoch und Freitag bei Wasser und Brot fasten,  

(4) und er bleibe auch ebenso lange in der Stellung eines Fremdlings, die 
Zeit, so lange er draußen gewesen ist, es sei denn, dass die Vorstand-
schaft verfügt, (die Länge der Zeit) zu mindern.  
 

XI. Das Stillschweigen  
 
(1) Bei Tische soll, wie der Heilige Apostel spricht,  

jeder sein Brot in Stillschweigen essen,  
(2) und nach der Komplet trinke er nichts außer pures Wasser,  
(3) und in ihren Betten sollen die Brüder Stillschweigen bewahren. 



202 
 

XII. Das Vorgehen bei unordentlichem Verhalten eines Bruders  
 
(1) Wenn es der Fall ist, dass sich ein Bruder unordentlich verhält und wird 

er von seinem Oberen bestraft oder von anderen Brüdern zwei oder 
dreimal beanstandet und will er sich nach den Ermahnungen durch die 
Einflüsterungen des Teufels nicht bessern, soll er zu uns mit einem 
Schreiben, in dem seine Schuld verzeichnet ist, geschickt werden. 

(2) Man soll ihm eine bescheidene Kost (= Reiseverpflegung) mitgeben, 
dass er zu uns kommen kann und dass wir ihn richten (über ihn ent-
scheiden). 

(3) Niemand schlage Diener, die ihm anvertraut sind, außer der Obere des 
Hauses und Brüder vollziehen eine Strafe vor aller Augen an ihm. 

(4) In jedem Fall soll man das Recht des Hauses voll und ganz einhalten. 
 

XIII. Das Vorgehen beim Entdecken von (unerlaubtem) Besitz  
bei einem Bruder  
 
(1) Wenn es vorkommt, dass irgendein Bruder, der ohne Eigentum sein 

sollte, bei seinem Tode Eigentum hat, das er zu Lebzeiten seinem Obe-
ren nicht vorgezeigt hat, für den sollen keine Gottesdienste gehalten 
werden, nur soll man ihn begraben wie einen Sträfling.  

(2) Hat er zu Lebzeiten und bei voller Gesundheit Eigentum, das er vor sei-
nem Oberen verborgen hielt und das dann bei ihm gefunden wird, so 
soll man ihm sein Eigentum an den Hals binden, und er soll durch das 
Spital zu Jerusalem oder durch die anderen Häuser, wo er lebt, nackt 
geführt werden und soll von einem Kleriker geschlagen werden, wenn er 
ein Kleriker ist. 

(3) Ist er aber ein Laie, so schlage ihn ein anderer, dem es geboten wird, 
und er sitze vierzig Tage auf der blanken Erde und faste jeden Mittwoch 
und Freitag bei Wasser und Brot. 
 

 

  



203 
 

XIV. Die Exequien (Das Totenoffizium) 
 
(1) Und was auch sehr notwendig ist, so gebieten wir euch allen, die Anord-

nungen für alle, die von hinnen scheiden (= sterben), in allen Häusern 
einzuhalten.  

(2) In welchem Hause sie sterben, da soll man dreißig Messen singen für 
die Seele des toten Bruders.  

(3) Zur ersten Messe soll ein jeder Bruder, der anwesend ist, eine Kerze mit 
einem Pfennig opfern.  

(4) Wie viel Pfennige es auch sind, man soll sie armen Leuten geben.  
(5) Und der Priester, der alle Messen singt, soll seine Kost die Tage über er-

halten, wenn er nicht dem Hause angehört.  
(6) Sobald das Offizium vollbracht wird, soll ihm der Obere Gutes erweisen.  
(7) Alle Kleider des toten Bruders soll man armen Leuten geben.  
(8) Und die Brüder, die Priester sind, sollen, wenn sie die Messe singen, ihr 

Gebet zu unserem Herrn Jesus Christus für seine Seele verrichten.  
(9) Ein jeder Kleriker soll für ihn einen Psalter beten und ein jeder Laie fünf-

zig Vaterunser. 
(10) Auch soll man über andere Verfehlungen und über alle Angelegenheiten 

im Kapitel entscheiden und gerecht urteilen. 
 

XV. Mahnung zum Eifer  
 
(1) Und wir gebieten alle diese Vorschriften, sowie wir sie erlassen haben, 

im Namen des allmächtigen Gottes und der heiligen Maria und des heili-
gen Johannes und der heiligen Armen, mit höchstem Eifer einzuhalten. 
 

XVI. Die Aufnahme und Pflege der "Herren Kranken"  
 
(1) Kommt ein Kranker in das Haus, dem der Spitalmeister das Recht ver-

leiht und die Erlaubnis gibt, ein Spital zu unterhalten, so soll dieser auf-
genommen werden.  

(2) Zuerst soll er dem Priester seine Sünden beichten und soll geist-
lich betreut werden [d.h. die HI.(Kranken-) Kommunion empfangen].  

(3) Dann soll er zum Bett getragen werden und wie ein Herr nach des 
Hauses Möglichkeit alle Tage liebevoll gespeist werden, noch ehe die 
Brüder essen.  

(4) Und an allen Sonntagen soll die Epistel und das Evangelium im Kranken-
haus gelesen werden und während des Umgangs (Prozession) soll der 
Kranke mit Weihwasser besprengt werden.  

(5) Wenn es vorkommt, dass einer der Brüder, welche die Häuser im Lande 
betreuen, gegen den Willen des Oberen das Gut der heiligen Armen ir-
gendeiner weltlichen Person weggibt, so soll er aus aller Gemeinschaft 
der Brüder ausgestoßen werden.  
 

 



204 
 

XVII. Die brüderliche Zurechtweisung  
 
(1) Auch wenn zwei oder mehr Brüder beisammen sind,  

und führt einer unter ihnen einen schändlichen Lebenswandel, so soll der 
andere Bruder ihn weder vor den Leuten noch vor dem Prior in einen 
schlechten Ruf bringen, sondern er soll ihn zuerst selber zurechtweisen und 
ermahnen, dass er sich bessere,  

(2) will er aber seine Gesinnung nicht verbessern, so kann der Bruder noch ei-
nen oder zwei Brüder dazu nehmen und sie sollen zum zweiten Mal den 
Bruder, der sich nicht wohlverhält, ermahnen, dass er sein Leben bessere.  

(3) Tut er das, so sollen sie darüber froh sein und sie sollen seinetwegen Gott 
loben.  

(4) Ist es aber der Fall, dass er sich nicht bessern will, so sollen sie vertraulich 
(heimlich) Leben und Schuld des Bruders bei der Vorstandschaft vorbrin-
gen.  

(5) Danach geschieht mit ihm, was der Obere will.  
  

XVIII. Die Beschuldigung eines anderen Bruders  
 
(1) Doch kein Bruder soll seinen anderen Bruder beschuldigen, es sei denn, er 

könne es wohl beweisen.  
(2) Tut er es aber, ist er kein guter Bruder,  

und er soll die Strafe erleiden,  
die der angeschuldigte Bruder hätte leiden müssen,  
sobald es hätte bewiesen werden können. 

XIX. Das Tragen des Kreuzes auf 
der Kleidung  
 
(1) Weiterhin sollen alle Brüder in 

allen Häusern, die sich jetzt oder 
später Gott und dem heiligen 
Spital zu Jerusalem weihen, (sol-
len) Kreuze auf ihrer Brust, an 
den Umhängen und an den Män-
teln zu Ehren unseres Herrn 
(und) Gottes tragen,  

(2) dass Gott um des gleichen Zei-
chens willen, des Glaubens, der 
Werke und des Gehorsams uns 
behüte und vor des Teufels Ge-
walt in dieser und der künftigen 
Welt uns beschirme an Seele und 
Leib zusammen mit allen Chris-
tenmenschen, die uns Wohltaten 
spenden.  
 
Amen. 

 
  



205 
 

STATUTEN VON FRÀ JOBERT 1172-7 

 

A. DAS GENERALKAPITEL VON 1176 

Das Privileg der Kranken, Weißbrot zu essen. 

„Brotverordnung“ 

I. Kapitel 
(1) Im Jahre 1181 nach Christi Geburt, im Monat März.  
(2) Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.  
(3) Am Sonntag Mittfasten (= Lätare, d.h. 4. Fastensonntag), da erließ ich, Jo-

bert, ein Diener der heiligen Kranken, im großen Kapitel, in Gegenwart der 
'Ordensbrüder vom Spital zu Jerusalem, der Kleriker und Laien, diese Son-
derrechte zur Ehre Gottes, zur Verherrlichung seiner Heiligen, zur Förde-
rung geistlichen Lebens und zum Nutzen der heiligen Kranken. 

(4) Ich will, dass diese unsere Gesetze bekannt gemacht werden, denen, die 
jetzt leben und denen, die nachher kommen, dass wir mit gemeinschaftli-
chem Willen unseres ganzen Kapitels und nach gemeinsamer Beratung 
diese Sonderrechte beschlossen haben und den nach uns Kommenden (zu 
halten) befohlen haben.  

(5) Ich gebiete für immer und ewig den Gesegneten, unseren Herren Kranken, 
und Bruder Stephan, der jetzt Spitalmeister ist, und denen, die nach ihm 
immer Spitalmeister sind, zwei herrliche Eigengüter zum ewigen Besitztum 
zu geben.  

(6) Das eine (Eigengut) heißt nach Unserer (Lieben) Frau »Heilige Maria«, das 
andere heißt Caphaer, damit davon die heiligen Kranken immer weißes Brot 
erhalten, mit all den Landgütern und was außen und innen dazugehört.  

(7) Wenn es geschehen würde, dass dasselbe Gut von Ungewittern heimge-
sucht würde oder von Unruhen, so dass das Brot den heiligen Kranken, un-
seren gesegneten Herren, nicht zur Genüge gegeben werden könnte, so 
wollen wir, dass der Spitalmeister aus unserem Tresor so viel nehme, dass 
man den heiligen Kranken, unseren Herren, für ihren Bedarf weißes Brot 
kaufen kann. 

(8) Wäre es der Fall, dass das Getreide, das von den vorgenannten Gütern 
kommt, mit Unkraut vermischt wäre, so soll man es von unseren Städeln 
nehmen, von dort, wo das schönste Getreide drinnen liegt, einen Metzen (≙ 
ca.15 kg) (getauscht) um einen anderen Metzen.  

(9) Dass aber den Kranken ihr Lebensunterhalt vollkommen zuteilwerde, das 
haben wir ihnen mit unserer Urkunde gewährt.  

(10) Wenn aber irgendwer da wäre, der gegen unsere Gesetze in Worten 
oder Werken handeln wollte, den verdammen wir wie Judas, den Verräter, 
auf ewig. Mit Kain (sowie) mit Datan und Abiram, die die Erde lebendig ver-
schlang, soll sie der Fluch in alle Ewigkeit treffen. Amen. 

II. Kapitel  
Das Brot, das man zwei Kranken gibt, soll zwei halbe Pfund wiegen.  
III. Kapitel  
Zu dessen Bestätigung und zum ewigen Gedenken haben wir den Anwesenden 
den Auftrag gegeben, unser Siegel anzubringen.  
IV. Kapitel  
Dies wurde gegeben zu Jerusalem im Jahr 1176 (1177) nach Christi Geburt. 
 



206 
 

 

 

B. DAS GENERALKAPITEL VON 1177 

Die Gebräuche der Kirche des Hospitales von Jerusalem 

„Kirchenverordnung“ 

Dies sind die Gewohnheiten in der Kirche, die man in der Kirche einhalten soll 
und die Statuten (=Satzungen), die Meister Roger im Jahre 1181 nach Christi 
Geburt erließ. Dies sind die Gesetze Meister Rogers: Im Namen des Vaters und 
des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen. 
 
I. Kapitel 

(1) Wir befehlen, diese Gebote im Hause des heiligen Spitals zu Jerusalem 
für immer und ewig einhalten.  

(2) Als erstes Gebieten wir, dass keine Frühmesse vor Tagesbeginn gesun-
gen werde.  

(3) Weiterhin, dass kein Oberer oder Pfleger der Häuser (k)einem Priester 
gebiete, zwei Messe am Tag zu singen, es wäre denn, dass eine Leiche 
gegenwärtig (aufgebahrt) wäre.  

(4) Dann soll der Priester die erste Messe vom Sonntag oder von einem Hei-
ligen singen, danach die zweite Messe von den Toten, wenn der Leich-
nam anwesend ist.  

(5) In welchem Hause auch immer ein Bruder stirbt, dort soll man seinen 
Jahrtag in den Kalender schreiben, und man soll an dreißig Tagen für 
sein(e) Seele(nheil) Messe singen.  

(6) Sowie dann der Dreißigste begangen wird, so soll man seinen Jahrestag 
für immer begehen in dem Hause, wo er gestorben ist.  

(7) Ist es der Fall, dass drei Priester in dem Hause sind, wo der Dreißigste 
gefeiert wird, so soll der eine seinen Dreißigsten feierlich mit dem Amt 
begehen, die zwei (anderen) singen die Messe, die zu der Zeit trifft.  

(8) Sind aber nur zwei Priester da, so teilen sie das Amt (= Exequien) zu 
gleichen Teilen unter sich.  

(9) Ist jedoch nur ein Priester da, so soll man für dreißig Tage einen frem-
den Priester einladen, dass das Amt gefeiert werde. 

 
II. Kapitel 

(1) Wenn er (= der Gedenktag) feierlich begangen ist, so soll man ihm 
(dem Priester) nach des Hauses eine Vergütung (= Meßstipendium), ein 
Hemd und neue Hosen geben.  

(2) Ist es aber der Fall, dass man keinen Priester gewinnen kann und der 
Priester des Hauses ohne Aushilfe bleibt, so kann er den Dreißigsten so 
begehen, dass er mit Ausnahme der Heiligen Zeit (= Karwoche) und der 
Sonntage täglich für den Toten die Seelenmesse singt, und er soll am 
Altar ein Gebet für die Seele des Bruders sprechen.  

(3) Nach dreißig Tagen zähle er sodann die Tage, an den er keine Seelen-
messe gesungen hat, so viele Tage ergänze man her-nach, so dass man 
ihm dennoch das fromme Gedenken des Hauses zuteilwerden lässt.  

(4) Wäre es der Fall, dass er in der Fastenzeit stirbt und in dem Hause nur 
ein Priester wäre und der Dreißigste sich bis nach Ostern hin, so voll-
ende man nach der Osterwoche sein Dreißigsten. 



207 
 

III. Kapitel 
(1) Wir gebieten auch, dass die Brüder zu jeder Zeit in der Kirche ein Licht 

brennen  
(2) und dass der Kelch und das Rauchfass aus Silber sein. 

 
IV. Kapitel 

(1) Wir befehlen auch, dass man die Leichnam von Pilgern oder an-derer 
Christenmenschen, die nach der Vesper sterben, bis nach dem Prim im 
Spital behalte, in dem sie gestorben sind.  

(2) Auf der Bahre sollen die Toten nicht ohne Licht liegen und nach dem 
Prim, wenn die erste Messe gesungen wird, soll man den Leichnam zu 
Grabe tragen.  

(3) Die Bahre, auf der man die Toten trägt, soll sein wie in Jerusalem. 
 
V. Kapitel 

(1) Die Leichname der Brüder soll man in der Kirche behalten, und die Kleri-
ker sollen die ganze Nacht dar-in wachen, auf allen Seiten um die Bahre 
mit brennenden Kerzen (stehen) und mit Lob- und Bittgebeten an unse-
ren Herrn und Gott für die Seele des Bruders.  

(2) Von den Dreißigsten, die man den Priestern gibt, soll das Haus nichts 
einbehalten, und man soll es ihnen geben.  

(3) Den Dreißigsten der fremden Brüder soll das Haus halb (= zur Hälfte) 
behalten. 

 
VI. Kapitel 

In den Messen, die man ohne Feierlichkeit singt, sollen die Priester kei-
nen Rechtsanspruch auf das Opfer haben, außer so viel, wie ihnen die 
Brüder freiwillig geben. 

 
VII. Kapitel 

(1) Von dem, was in der Beichte erworben wird, (davon) soll man den Pries-
tern den sechsten Teil aus Wohlwollen und nicht nach Recht und Gesetz 
geben. 

(2) Weiterhin gebieten wir dies, dass dort, wo keine Bürger sind und nur ein 
Priester, es im Ermessen des Pflegers (Prior) steht, ihm das zu geben 
oder zuzuteilen, wie er es will, nur die Benefizien (= Pfründe) der Pries-
ter kann er nicht zuteilen, wie er will 

 
VIII. Kapitel 

(1) Die letztwilligen Schenkungen, die bis auf einen Notpfennig gegeben 
werden, sollen zur Hälfte wieder zurückgegeben werden, und alles, was 
dem Spital gegeben wird, (das) sollen die Brüder, Kleriker und Laien, 
ohne Teilung gegeben.  

(2) Hier teilt er die Gesetze. 
 

 

 
 

  



208 
 

STATUTEN VON FRÀ ROGER DE MOULINS 1177-87 

Das Generalkapitel von 1181 

DASS DIE KIRCHEN MIT DEM WISSEN DES PRIORS  
GEREGELT WERDEN SOLLTEN. 

„Hospitalordnung“ 
vom 14. März (1182 oder) 1181 

Erster Teil 

 

Einleitung 
 

(1) Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen.  
(2) Im Monat März am Sonntag Mittfasten des Jahres 1181 nach Christi Ge-

burt.  
(3) Ich, Roger, ein demütiger Diener der armen Kranken, saß im Großen Ka-

pitel (= Generalkapitel) in Gegenwart der Kleriker und Laien und der 
Konversenbrüder, die um mich saßen.  

(4) Zur Ehre Gottes, zur Verherrlichung der Heiligen, zur Förde-rung geistli-
chen Lebens und zum Nutzen der Kranken haben wir die-se Gesetze er-
lassen, um sie mit Eifer ohne allen Unterschied einzuhalten.  

(5) Wir gebieten denen, die jetzt leben, und denen, die hernach kom-men, 
sie gehorsam zu befolgen. 

 
I. Kapitel 
 

(1) Zum ersten (gebieten wir), dass unsere Kirchen, wo wir sie auch haben, 
mit schönem Ornat ausgestattet sind nach dem Bescheid des Priors, der 
in dem Hause ist.  

(2) (Er bestimme, wessen man) an Büchern, an Klerikern für den Gottes-
dienst, an Messgewändern und an Altarausrüstung, an Kelchen, an 
Rauchfässern und (dass man) ein ewiges Licht in der Kirche und an wei-
terer Ausstattung bedarf. 

 
II. Kapitel 
 

Zum zweiten bestimmen wir, dass vier gelehrte und weise Ärzte im Spi-
tal seien, die Kenntnisse über den Urin haben und über vielerlei Krank-
heiten (= Leiden) der Kranken, dass sie sie beraten und entsprechend 
der Krankheit Arznei geben. 

 
III. Kapitel 
 

Zum dritten setzen wir fest, dass die Betten der Kranken in solcher 
Länge und Breite (gefertigt) sein sollen, dass sie darin ruhen können, 
und jedes Bett soll mit seinem eigenen Tuch, das dazu gehört, ausge-
stattet sein. 

 
 
 



209 
 

IV. Kapitel 
 

Zum vierten Gebieten wir, dass jeder Kranker im Spital einen Pelz zum 
Anziehen hat und zwei Filzschuhe, um zu seiner Notdurft hin- und zu-
rückzugehen und ein (schaf-) wollenes Häubchen. 

 
V. Kapitel 
 

Weiterhin bestimmen wir, dass man Kinderwiegen bereitstelle für die 
Frauen, die in großer Armut ihr Kind gebären, so dass sie getrennt von 
ihren Kindern liegen, damit die Kinder von ihren Müttern keinen Scha-
den erleiden. 

 
VI. Kapitel 
 

Ferner Gebieten wir, dass die Toten im Spital eine Bahre haben, wie die 
Brüder, und mit einem roten Tuch mit einem weißen Kreuz zugedeckt 
werden 

 
VII. Kapitel 
 

(1) Im siebten Kapitel bestimmen wir, dass die Pfleger überall, wo wir in der 
Christenheit ein Spital für die Kranken haben, den Kranken mit lauterem 
Herzen dienen und deren Bedürfnisse voll und ganz befriedigt werden, 
ohne alles Klagen und ohne Widerrede und in einer solchen Gesinnung 
alles ertragen, dass ihnen dafür Gottes Lohn zuteilwerde.  

(2) Und geschähe auch das, dass jemand unsere Gebote, die wir für ihn ge-
macht haben, übertrete, so soll das dem Oberen gemeldet werden und 
dieser soll darüber das Recht des Hauses wahrnehmen, wie es ist. 

 
VIII. Kapitel 
 

(1) Wir bestimmen auch, dass der Prior von Frankreich jährlich dem Spital 
zu Jerusalem hundert Leintücher gibt, um die Bettlaken der Kranken zu 
erneuern.  

(2) Diese Tücher soll er mit seinen Responsionen verrechnen mit denen, die 
er als Almosen von seinen Häusern gibt. 

 
IX. Kapitel 
 

Der Prior von Sankt Ägid (S. Gilles) hat alle dieselben Rechte (Pflichten) 
wie der Prior von Frankreich, auch mit den (Almosen), die um Gottes 
Willen gesandt werden 

 
X. Kapitel 
 

Der Prior der Lombardei sendet jährlich zweitausend Ellen Baumwolltü-
cher verschiedener Farben und spendet diese zusammen mit seinem Ka-
pitel. 

 
 
 



210 
 

XI. Kapitel 
 

Der Prior von Pisa sendet auch so viele Ellen seines Tuches. 
 
XII. Kapitel 
 

Der Prior von Venetien auch so viel. 
 
XIII. Kapitel 
 

Die Balleien, die um das (Mittel)meer ihren Sitz haben, sollen folgende 
Dienstleistungen er-bringen: 

 
XIV. Kapitel 
 

Der Prior von Antiochien soll hierher zweitausend Ellen Kattun (Baum-
wolltuch) schicken, um auch die Bettlaken der Kranken zu erweitern. 

 
XV. Kapitel 
 

Der Prior vom Pilgerberg (bei Athlit) soll zwei Last(wagen) Zucker sen-
den, damit man Sirup, Elechiarien und andere Arznei dar-aus den Kran-
ken macht. 

 
XVI. Kapitel 
 

Der Bailli von Tiberias sendet ebenso viel hinzu. 
 
XVII. Kapitel 
 

Der Prior von Compostella (Konstantinopel) geben zweihundert Filze.  
 
XVIII. Kapitel 
 

(1) Deshalb sollen die Brüder Tag und Nacht mit lauterem Herzen eifrig sein 
im Dienste der Kranken, die unsere Herren sind.  

(2) Wir bestimmen auch, dass die Kranken auf den Stationen  
(3) neun Diener haben sollen, die den Kranken dienstbar sind, wenn sie 

ihnen ihre Füße waschen, sie mit Tüchern trocknen, ihr Bett machen 
und Essen und Trinken herbeitragen, wobei sie ihren Dienst in Demut 
verrichten.  

(4) Dies sind die Gesetze, die Meister Arnul zu Mergarten erließ. 
 
 

 

 

  



211 
 

Die Bestätigung durch Meister Roger  
über die Dinge, die das Haus tun sollte 

„Hospitalordnung“  
vom 14. März (1182 oder) 1181 

Zweiter Teil 
Die Bestätigung des Meisters Roger darüber, was das Haus tun soll. 

 
Alle Brüder des Hauses vom Hospital, alle, die sind und die kommen werden, 
sollen wissen, dass die guten Gewohnheiten des Hauses zu Jerusalem folgende 
sein müssen: 
 
I. Kapitel 
 

(1) Als erstes soll das heilige Haus des Hospitals kranke Männer und Frauen 
aufnehmen, und sie sollen Ärzte halten, die den Kranken Heillunge 
brächten, den Sirup für die Kranken bereiten und sich um alles küm-
mern, was für die Kranken nicht-wendig ist.  

(2) An drei Tagen in der Woche sollen die Kranken frisches Schweinefleisch 
oder Schaffleisch bekommen.  

(3) Wer das nicht essen kann, soll Hühnerfleisch erhalten. 
 
II. Kapitel 
 

(1) Zwei Kranke sollen einen Hammelpelz haben,  
(2) den sie tragen sollen, wenn sie zur Toilette gehen.  
(3) Für zwei Kranke soll ein Paar von Stiefeln da sein.  
(4) Jedes Jahr soll das Haus des Hospitals den Armen tausend dicke Lamm-

felle geben. 
 
III. Kapitel 
 

(1) Alle von Vätern oder Müttern ausgesetzten Kinder soll das Hospital auf-
nehmen und verpflegen.  

(2) Männer und Frauen, die heiraten wollen, aber nichts haben, womit sie 
ihre Hochzeit feiern können, soll das Haus des Hospitals zwei Stiefel 
oder die Portionen von zwei Brüdern geben 
 

IV. Kapitel 
 

(1) Und das Haus des Hospitals soll einen Schuster-Bruder halten, der drei 
Diener hat, die die alten Schuhe reparieren, die ihnen um der Liebe Got-
tes willen gegeben wurden.  

(2) Und der Elemosynar soll zwei Diener halten, die die alte Kleidung repa-
rieren, um sie den Armen zu geben. 

 
V. Kapitel 
 

Der Elemosynar soll jedem Gefangenen zwölf Denare geben, gleich 
nachdem sie aus dem Gefängnis kommen. 

 



212 
 

VI. Kapitel 
 

Jede Nacht sollen fünf Kleriker für die Wohltäter des Hauses den Psalter 
lesen. 

 
VII. Kapitel 
 

(1) Und jeden Tag sollen dreißig Arme einmal am Tag an der Tafel für Gottes 
(Lohn) essen, und die o.g. fünf Kleriker mögen unter diesen dreißig Ar-
men sein, aber die fünfundzwanzig essen vor dem Konvent.  

(2) Und jeder der fünf Kleriker soll zwei Denare erhalten und mit dem Kon-
vent essen 
 

VIII. Kapitel 
 

Drei Tage in der Woche sollen sie ein Almosen an alle jene geben, die da 
kommen, um Brot, Wein und gekochte Speisen zu erbitten. 

 
IX. Kapitel 
 

(1) Jeden Samstag in der Fastenzeit sollen sie dreizehn Arme kommen las-
sen, ihnen die Füße waschen und jedem ein Hemd, neue Hosen und 
neue Schuhe schenken.  

(2) An drei Capellane oder an drei Kleriker von diesen dreizehn (Armen) sol-
len sie drei Denare und an jeden der anderen zwei Denare geben. 

 
X. Kapitel 
 

(1) Das ist das eigene, im Hospital errichtete Almosen, ohne die bewaffne-
ten Brüder, die das Haus ehrenhaft unterhalten sollen, und mehrere an-
dere Almosen, wovon man im Einzelnen nicht alle für sich aufzählen 
kann.  

(2) Und was es auch sei, die guten Männer zu sehen und ihren Ruhm zu be-
zeugen, das wissen Bruder Roger, der Meister des Hospitals, der Prior 
Bernhard und das ganze Generalkapitel. 

 
 

 

  



213 
 

Epilog 

Das Zweite Vatikanische Konzil sagt in Art. 2 seines Dekrets über die zeitgemäße 
Erneuerung des Ordenslebens „perfectae caritatis“ vom 28. Oktober 1965:  

„ Zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens bedeutet: ständige Rückkehr zu den 
Wurzeln jeden christlichen Lebens und zum Ursprungsgeist der einzelnen Insti-
tute, zugleich aber ihre Anpassung an die veränderten Bedingungen der Zeit. 
Diese Erneuerung soll unter der Anregung des Heiligen Geistes und unter der 
Leitung der Kirche nach folgenden Grundsätzen verwirklicht werden: 

a. Die letzte Norm des Ordenslebens ist die Nachfolge Christi, wie sie im 
Evangelium beschrieben wird. Sie muss die oberste Regel für alle Institute 
sein. 

b. Es ist zum Nutzen der Kirche, dass die Institute ihre Individualität und ihre 
besonderen Aufgaben haben. Deshalb müssen der Geist und die wesentli-
chen Absichten der Gründer sowie die gesunden Traditionen, die zusam-
men das Erbe jedes Instituts bilden, gewissenhaft erforscht und bewahrt 
werden ...“ 

Letzteres war die Aufgabe dieser Arbeit. Dabei erhebe ich weder den Anspruch, 
das Charisma meines Namenspatrons, des Seligen Gerhard, vollständig be-
schrieben zu haben, noch dass es keinen Raum für Änderungen an dem Ge-
schriebenen gäbe. Daher bin ich für jede Anregung zu weiteren Studien und für 
jeden Verbesserungsvorschlag äußerst dankbar. Wenn es mir gelungen wäre, die 
unverzichtbare Grundlage jeden Dienstes unter dem Malteserkreuz herauszuar-
beiten, wie sie vom Gründer und seinen ersten Nachfolgern gelebt und festgelegt 
wurde, würde sich mein großer Wunsch erfüllen, einen kleinen Beitrag zur Er-
neuerung dieses Ordens zu leisten, dem ich mich so tief verbunden fühle. 

Wenn wir heute auf das Wesen und die Arbeit des Ordens blicken, dürfen wir mit 
Freude feststellen, dass nicht erst mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil begon-
nen wurde, diese Erneuerung mit großer Energie anzugehen. Erneuerung ist je-
doch kein einmaliger Vorgang, sondern bedeutet einen fortwährenden Wandel, 
eine dauerhafte Anpassung an die Erfordernisse der Zeit. Erneuerung bedeutet 
auch, aber nicht nur, eine äußere, sondern wesentlich auch eine dauerhafte in-
nere Veränderung. D.h. jedes Ordensmitglied und jeder Mitarbeiter in den Or-
denswerken muss bereit sein, sich ständig zu reflektieren und gegebenenfalls 
zur Umkehr bereit sein, was Wesen, Inhalt, Ziel und Art seines Dienstes betrifft. 
Gerade in unserer Zeit, in der wir oft über Säkularisierung, Glaubensschwund, 
Egoismus usw. klagen, muss sich jeder Einzelne, das Ziel des Ordens im Hinter-
kopf behaltend, immer wieder fragen, wofür und wie er diesen Dienst leistet: Ist 
es wirklich die reine Liebe zu Gott und zum Nächsten, die ihn motiviert, dem lei-
denden Christus im bedürftigen Mitmenschen selbstlos zu begegnen? Die Zu-
kunft aller, die unter dem Malteserkreuz dienen, wird durch die Antwort auf diese 
Frage geprägt und bestimmt. Nur wenn wir diese Frage mit einem klaren „Ja“ 
beantworten können, sind wir den Absichten und Zielen des Ordensgründers treu 
geblieben. 

Das Ziel „ tuitio fidei et obsequium pauperum “ (Schutz des Glaubens und Dienst 
an den Armen) ist eine untrennbare Einheit. Es darf und kann nicht in zwei Teile 
zerlegt werden. Denn der Dienst am Glauben verliert seine Glaubwürdigkeit, 
wenn er nicht in helfende Taten mündet, und jede Hilfe für die Armen, auch 
wenn sie aus den besten Absichten kommt und perfekt organisiert ist, bleibt ein 

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://smom.org.za/smom/spirituality.htm


214 
 

klägliches Fragment, wenn sie nicht Teil der Nachfolge Christi ist, der als Einziger 
das Gute, das er in uns begonnen hat, zur Vollendung bringen kann und wird. 

Für die Gestaltung unseres Dienstes ergibt sich daraus die Konsequenz, dass wir 
den Bedürftigen stets in seiner Einheit von Leib und Seele sehen müssen. Kör-
perliche Heilung und seelisches Wohlergehen sind untrennbar miteinander ver-
bunden. Das Ziel „Seelenheil“ darf jedoch nicht mit psychischer Gesundheit ver-
wechselt werden. Letztere ist lediglich ein Teil der körperlichen Gesundheit. Da 
wir zu Recht den Anspruch haben, uns auch psychisch, um die uns Anvertrauten 
zu kümmern, entbindet uns dies nicht von der Aufgabe der Seelsorge, d. h. der 
Sorge um das seelische Wohl unserer Schützlinge. Da das Heil des Menschen in 
seiner Gemeinschaft mit Christus liegt, ist es unsere Aufgabe, durch unseren 
Dienst Menschen Christus so näherzubringen, dass sie eine heilswirksame Be-
gegnung mit ihm haben können. Unser Dienst ist daher bewusst und wesentlich 
auch missionarischer Dienst. So nehmen wir als Werkzeuge Gottes an seinem 
Heilsplan für die Welt teil. Der wesentliche Unterschied unseres Dienstes zur Ar-
beit anderer Hilfsorganisationen besteht darin, dass wir nicht nur heilen und sol-
len, sondern auch zur Heiligung berufen sind. 

Der Dienst an den Bedürftigen, der vom Glauben und der Nachfolge 
Christi motiviert ist, ist echter Dienst zur Erlösung, ist wahrer Gottes-
dienst. 

Dies und nichts anderes war und wird die Aufgabe eines jeden sein, der unter 
dem Malteserkreuz dient. Dieses Ziel ist nicht nur unsere einzige Existenzberech-
tigung, sondern auch eine innere Pflicht, aber auch die höchste Ehre und Aus-
zeichnung all derer, die den Idealen und dem Beispiel des Seligen Gerhard fol-
gen. 

P. Gerhard Lagleder OSB 

 

 
 

  



215 
 

Nachwort 
„Tritt in seine Fußstapfen“ – diese Aufforderung gab 
mir Erzabt Notker Wolf OSB334 mit auf den Weg, als 
er mir 1982 den Ordensnamen des Seligen Gerhard 
verlieh. Es war ein Versprechen, das mein Leben 
prägen sollte. Von meiner Aufnahme 1969 in den 
Malteser Hilfsdienst bis zur feierlichen  Aussen-
dung ins Zululand am Dreikönigstag 1987 führte 
mich mein Weg immer näher zu den Menschen am 
Rande der Gesellschaft. 

Angesichts des unermesslichen Leids in Südafrika 
gründete ich 1992 die „Brotherhood of Blessed 
Gérard“. Wir wollten keine Theorie am Reißbrett 
entwerfen, sondern eine „beherzte Antwort“ auf den 
Schrei der Armen geben. Heute umfasst unser Wir-

ken im Care-Zentrum ein breites Spektrum an Hilfen was Notleidende für Körper, 
Geist und Seele brauchen. 

• Gesundheitspflege Projekte:  
AIDS-Behandlung, Hospiz- und Palliativpflege, Krankenhilfsfonds 

• Kinderpflege Projekte:  
Kindertagesstätte, Kinder- und Jugendheim, Hungerhilfe, Stipendien-Fonds 

• Nothilfe und Sozialprojekt:  
Nothilfe-Fonds 

 

Wir verstehen uns als moderne Erben der ursprünglichen Johannesbruderschaft. 
Unser Ziel ist es, Gott zu verherrlichen, indem wir „unseren Herrn, dem Armen“ 
dienen. Es ist der Versuch, die Vision des Seligen Gerhard in die heutige Zeit zu 
übersetzen: Ein Dienst der Liebe, der dort ansetzt, wo die Not am größten ist. 

Als Hayne Clark, der Leiter unseres Kinderhei-
mes, nach mehr als 30 Jahren Mitgliedschaft un-
seren Dienst zusammenfasste: „Es geht nicht 
um einen Job, es ist eine Berufung!“ und als 
Wiseman Zulu, ein Mitglied der Zulu-Königsfami-
lie, der seit 1997 bei uns aktiven Dienst leistet, 
sagte: „Ich würde dafür sterben, weiter hel-
fen zu können“335 dankte ich dem Herrn, dass 
meine Saat durch Gottes Gnade hundertfache 
Frucht bringen durfte. 

Ihr   

 
334 https://youtu.be/tfvc47_ZzwM  
335 https://youtu.be/F9hRovIHblM  

https://www.bsg.org.za/gesundheitspflege/aids-hilfe.html
https://www.bsg.org.za/gesundheitspflege/hospiz.html
https://www.bsg.org.za/gesundheitspflege/krankenhilfsfonds.html
https://www.bsg.org.za/kinderpflege/kindergarten.html
https://www.bsg.org.za/kinderpflege/kinderheim.html
https://www.bsg.org.za/kinderpflege/hungerhilfe.html
https://www.bsg.org.za/kinderpflege/stipendien-fonds.html
https://www.bsg.org.za/nothilfe/nothilfe-fonds.html
https://youtu.be/tfvc47_ZzwM
https://youtu.be/F9hRovIHblM


216 
 

Bibliographie 

1. Bibliographien 

• GOOSMANN, Rudolf: Bibliographie des Johanniterordens. 10 Folgen.  
in: Württembergisch-Badensche Genossenschaft des Johanniterordens:  
Rundschreiben Nr. 25—27, 29—35. Stuttgart 1960—1966 

• HELLWALD, Ferdinand de: Bibliographie méthodique de l'Ordre Souv. de 
St. Jéan de Jérusalem. Rom 1885. Neudruck Farnborough 1968 

• dazu : 
ROSSI, Ettore: Aggiunta alla Bibliographie méthodique de l'Ordre Sou-
verain de St. Jéan de Jérusalem de Ferdinand de Hellwald. Rom 1924.  
Neudruck Farnborough 1968 

• MAYER, Hans Eberhard: Bibliographie zur Geschichte der Kreuzzüge. 
Hannover 21965. Nrr. 3478 ff. 

• MIZZI, J.: A Bibliography of the Order of St. John of Jerusalem 1925—
1969.  
in: The Order of St. John in Malta: XIII Council of Europe Exhibition. 
1970. 108—204 

2. Quellen 

a. ungedruckte Quellen 

• DIE REGEL, Statuten und Gewohnheiten des Johanniter-Ordens in deut-
scher Sprache, um 1380. Stadtarchiv Köln (HAStH, Geistl. Abt. 129 a) 

• JOHANNITERREGEL. Aargauisches Staatsarchiv, Abt. Leuggern, Urkunde 
Nr. 7 vom 07.10.1253 

• JOHANNITERREGEL. Bayerische Staatsbibliothek München Clm 4620 BI. 
73R —84R 

• REGULA HOSPITALIS S. Johannis Hierosolymitani in Lingua Gallica.  
= Codex Vaticanus Lat. Nr. 4852 

• REGULA ORDINIS HIEROSOLYMITANI = Codex Vaticanus Lat. Nr. 3136 

b. gedruckte Quellen 

• CAOURSIN, Wilhelm (Guilelmus): Primordium et origo sacri xenodochii at-
que ordinis militie sancti Joannis Baptiste Hospitalariorum hierosolymitani. 
in: Stabilimenta Rhodiorum militum. Illm 1496. fo. b VIII und c I 

• CODICE DEL SAGRO MILITARE ORDINE GEROSOLIMITANO riordinato per 
commedimento del sagro generale capitulo celebrato nell' anno 1776 sotto 
gli auspizi di Sua Altezza Eminentissima il gran-maestro Fra Emanuele de 
Rohan. (genannt »Code Rohan«) Malta 1782 

• CODEX des Souveränen Malteser-Ritter-Ordens: Hospitalorden vom Hl. 
Johannes von Jerusalem genannt von Rhodos genannt von Malta. Rom 
1966 

• COR UNUM. Mitteilungen an die Deutsche Augustinerfamilie. Sonderdruck: 
Unsere Ordensregel. Die Konstitutionen des Augustinerordens. Unsere 
Provinzsatzungen. o.O. 1971 

• DELAVILLE LE ROULX, Joseph:  
o Les archives, la bibliothéque et le trésor de l'Ordre de Saint-Jean de 

Jérusalem å Malte. = Bibliothéque des Écoles francaises d' Athénes 
et de Rome 32. Paris 1883  

o Cartulaire général de l'ordre des Hospitaliers de St. Jean de Jérusa-
lem. 4 Bde. Paris 1894—1906. Nachdruck München 1980 



217 
 

• GRAND PRIORY OF ENGLAND of the Sovereign Military and Hospitaller Or-
der of St. John of Jerusalem, of Rhodes, and of Malta (Hrsg.): The -rule of 
Blessed Raymond du Puy for the bretheren of the Hospitaller and Military 
Order of St John the Baptist in the House of the Hospital at Jerusalem, 
London 2020 

• HOLSTENIUS, Lucas: Codex Regularum Monasticarum et Canonicarum. 
Tomi VI. Augusta Vindelicorum ( —Augsburg) 1759. Neudruck Graz 1957  

• JAFFÉ, Philipp: Regesta Pontificium Romanorum. 2 Bde. Leipzig 21885 
• LOUBENA VERDALLX, (Großmeister) Fra Hugo: Regelbuch 1584 
• PAULI, Sebastiano: Codice diplomatico del Sacro militare Ordine Gerosoli-

mitano oggi di Malta, raccolto da vari documenti di quell archivio per ser-
vire alla storia dello stesso ordine. 2 vol. Lucca 1733—1737 

• PRUTZ, Hans: Malteser Urkunden und Regesten zur Geschichte der Tem-
pelherrn und Johanniter. München 1883 

• REGULA Sancti Patris nostri Augustini (iuxta editionem criticam a P. Luca 
Verheijen, o.s.a., paratam) in: Regula et Constitutiones Fratrum S. Augus-
tini. Rom 1978 

• SOUVERÄNER MALTESER-RITTER-ORDEN: Hospitalorden vom Hl. Johan-
nes von Rhodos und von Malta: Bestimmungen. Richtlinien. Kommentare. 
Genehmigt vom besonderen Generalkapitel 27.—28. Oktober 1969. Rom 
1969 

• VILLIERS L'ISLE ADAM, Sacri Ordinis et hospitalis sancti Joannis hierosoly-
mitani magnus magister, Fr. Philippus de: Stabilimenta militum sacri ordi-
nis divi Joannis hierosolymitani. una cum bulla ipsis concessa A summo 
pontifice Claemente VII. (Salamanca 1534) 

• STATUTI della Sac. Religione di S. Gio. Gerosolimitano con le Ordinationi 
dell' ultima Capitolo generale celebrato nell' anno 1631 dal su Em o e Rev o 

Gran Magistr 0 Frå Antonio de Paula. Borgo Novo 1674. in: Roccaforte, 
Marchesato di: Volume che contiene li Statuti della sacra Religione Gero-
solimitana. Borgo Novo 1676 

• STEIDLE, P. Basilius (Hrsg.): Die Benediktus-Regel. Lateinisch-Deutsch. 
Beuron 31978 VERFASSUNG des Souveränen Malteser-Ritter-Ordens: Hos-
pital-Orden vom Hl. Johannes von Jerusalem genannt von Rhodos ge-
nannt von Malta. Rom 1961 

 
3. Allgemeine Literatur und Einzeldarstellungen 

a. veröffentlichte Schriften 

• A.l.O.M. (=Aiuti internazionali dell' Ordine di Malta per la lotta contro la 
Fame, la Miseria, la Malattia e l'lgnoranza nel Mondo) (Hrsg.): Le Attivitå e 
le Realizzazioni del Sovrano Militare Ordine di Malta. Roma o.J. 

• AMBRAZIEJUTÉ, Maria: Studien über die Johanniterregel. Diss. Frei-
burg/Schweiz 1929 

• BALLESTREM, Carl Wolfgang Graf von:  
o La spiritualité de l'ordre de Malte. (Tiberias 1964)  
o Was sagen die Mitglieder des Souveränen Malteser-Ritter-Ordens 

von sich selbst aus? Was ist das Selbstverständnis des Ordens? in: 
MHD-Mitteilungen 20, 4 (1975) s. 35—38 

• BALTHASAR, Hans Urs von: Die großen Ordensregeln. Einsiedeln 1974 = 
Lectio spiritualis 12 



218 
 

• BARCHMIN, Friedrich Wilhelm von: Aus der Vergangenheit und aus der 
Gegenwart des St. Johanniter-Ordens. Köstritz 1876 

• BEDFORD, W. K. R. und HOLBECHE, Richard: The Order of St. John of Je-
rusalem. Being a History of thé English Hospitallers of St. John, their Rise 
and Progress. London 1902. Neudruck (New York) 1978 

• BERNARDI, monachi franci: Itinerarium. in: Tobler, T. (Hrsg.): Descriptio-
nes Terrae Sanctae. 1874. c. 10 

• BERTOUCH, Ernst von: Kurzgefasste Geschichte der geistlichen Genossen-
schaften und der daraus hervorgegangenen Ritterorden. Wiesbaden 1887 

• BIEDENFELD, Ferdinand Frhr. von: Geschichte und Verfassung aller geistli-
chen und weltlichen, erloschenen und blühenden Ritterorden. 2 Bde. Wei-
mar 1841 

• BORREGO, Juan: La Regla de la Orden de la Santisima Trinidad. Contexto 
Historico. Salamanca 1973 

• BOSIO, Iacomo: Dell' Istoria della Sacra Religione et illma Militia di S. Gio 
Gierosolno . 3 Bde. Rom 1594—1602. Bd. I in erw. u. ill. Neuauflage (Vene-
zia 31695) 

• BOTTARELLI, Gottardo und MONTERISI, Mario: Storia politica e militare 
del sovrano Ordine di S. Giovanni di Gerusalemme detto di Malta. 2 Bde. 
Milano 1940 = Biblioteca di Scienze moderne 121, 122 (Bd. 1: Dalle Ori-
gini alla Caduta di Rodi) 

• BRADFORD, Ernle: Kreuz und Schwert. Der Johanniter/Malteser-Ritteror-
den. Berlin 1972. Taschenbuchausgabe München 1981 = Übersetzung 
von: The Shield and the Sword 

• BREYCHA-VAUTHIER DE BAILLAMONT, Arthur Baron: Der Souveräne Mal-
teser-Ritter-Orden. in: Rangliste und Personalstatus des Souveränen Mal-
teser-Ritter-Ordens im Großpriorate von Böhmen und Österreich nach 
dem Stande vom 28. Februar 1937 mit einer historischen Einleitung. 
(Wien) 1937 

• BRUNE, L' Abbé P.: Histoire de l'ordre hospitalier du Saint Espirit. Paris 
1892 

• CAMERA, M.: Memorie di Amalfi 11. Annal. p. XLVIII 
• CAMP, Maxime du: La Charité privée å Paris. Hachette 1886 
• DELAVILLE LE ROULX, Joseph:  

o De prima origine Hospitalariorum Hierosolymitanorum. Diss. Paris 
1885  

o Les Hospitaliers en Terre Sainte et à Chypre (1100—1310). Paris 
1904. Reprint Hacienda Heights,2005 

o Les statuts de l'ordre de l'hôpital de Saint-Jean de Jérusalem. Paris 
1887 = Bibliothèque de L'Ecole des Chartes 48 (1887) S. 341—356 

• DESLANDRES, Paul: L'ordre des Trinitaires por le Rachat des Captives. 
Toulouse/Paris 1903 

• DROSSBACH, Gisela: Christliche Caritas als Rechtsinstitut, Hospital und 
Orden von Santo Spirito in Sassia (1198-1378), Paderborn, 2005 

• DUCAUD-BOURGET, Francois: La spiritualité de l'Ordre de Malte. Rom 
21963. Übersetzung ins Englische: The Spiritual Heritage of The Sovereign 
Military Order of Malta. Vatikan 1958 

• ERBSTÖSSER, Martin: Die Kreuzzüge. Eine KulturgeSchichte. Leipzig 1977 
• ERDMANN, Carl: Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens. Stuttgart 1955 
• FLUGI VAN ASPERMONT, C.H. C.: De Johanniter-orde in het Heilige Land 

(1100—1292). Een Boek voor Johanniter- en Maltezer Ridders en 



219 
 

Liefhebbers van Geschiedenis. Assen 1957. = Van Gorcum's Historische 
Bibliotheek Deel 54 

• FUMEE, Jaques de: De l'origine, progrez, institution et ceremonies des 
Chevaliers de l'Ordre de Malte. Paris 1604 

• GIORGIO, Cynthia de: Mattia Preti. Saints and Heroes for the Knights of 
Malta. Valletta 2014 

• GRUNSKY, Eberhard: Doppelgeschossige Johanniterkirchen und verwandte 
Bauten. Studien zur Typengeschichte mittelalterlicher Hospitalarchitektur. 
Diss. Düsseldorf 1970 

• GUERRITORE, Antonio: Fra Gerardo fondatore dell' ordine di S. Giovanni di 
Gerusalemme e l'arma gentilizia dei Sasso di Scala. in: Rivista del Collegio 
Araldico 17 (1919) s. 285—287 

• GUILLAUME, Paul: Origine des chevaliers de Malte et de la commanderie 
de SaintMartin de Gap. in: Bulletin d'histoire ecclesiastique et d'archeolo-
gie religieuse des diocèses de Valence, Gap, Grenoble et Viviers. S. 145—
156 

• HAFKEMEYER, Georg Bernhardt: Der Malteser-Ritter-Orden. Hamburg 
1956 = Abhandlungen der Forschungsstelle für Vôlkerrecht und auslândi-
sches .ôffentliches Recht der Universitât Hamburg 7. Textgleich mit: Der 
Rechtsstatus des Souverânen Malteser-Ritter-Ordens als Vôlkerrechtssub-
jekt Ohne Gebietshoheit. Diss. Hamburg 1956 

• HELYOT, P. Hippolyt: Ausführliche Geschichte aller geistlichen und weltli-
chen Kloster- und Ritterorden für beyderley Geschlecht, . . 8 Bde. Leipzig 
1753—1756 (Johanniterorden: Bd. III, Kap. XII—XV, S. 86—166) = Über-
setzung von: Histoire des ordres monastiques, religieux et des congrégati-
ons séculières de l'un et de l'autre sexe, qui ont été établies jusqu'au 
présent. 8 Bde. Paris 1714—1719 

• HERING, Ernst: Der Deutsche Ritterorden. Leipzig 21944 
• HERTLING, Ludwig: Die Professio der Kleriker und die Entstehung der drei 

Gelübde. in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 56 (1932) S. 170 f. 
• HIESTAND, Rudolf: Die Anfânge der Johanniter. in: Fleckenstein, Josef und 

Hellmann, Manfred (Hrsg.): Die geistlichen Ritterorden Europas. Sigmarin-
gen 1980 — Konstanzer Arbeitskreis für mittelalterliche Geschichte 
(Hrsg.): Vortrâge und Forschungen. Band XXVI 

• KING, Edwin James:  
o The Grand Priory of The Order of the Hospital of St. John of Je-

rusalem in England. London 1924. Neudruck (New York) 1978  
o The Rule Statutes and Customs of the Hospitallers 1099—1310. 

London 1934 
• KINGSLEY, Rose G. : The Order of St. John of Jerusalem (past an 

present). London 1918. Neudruck (New York) 1978 
• KIRCHNER, H. und TRUSZCZYNSKI, Georg von: Ordensinsignien und Aus-

zeichnungen des Souveränen Malteser-Ritterordens. Köln 1974 
• KLEMENT, Katja: Gottes Gastgeber. Die Ritter des Hospitals von Jerusa-

lem. Die vatikanische Handschrift Vat.Lat. 4852. Norderstedt 2010 
• KLIMEK, St. J.: Der Deutsche Orden. in: Württembergisch-Badensche 

Genossenschaft des Johanniterordens. Rundschreiben Nr. 37 S. 12—16 
• KOCH, Manfred Peter:  

o Aus der Geschichte der Krankenpflege. in: Malteser Schwestern-
helferinnen-Korrespondenz 5 (1975) S. 20—22  

o Das Christentum als Keimzelle der organisierten Krankenpflege. 
in: Malteser Schwesternhelferinnen-Korrespondenz 6 (1978) S. 



220 
 

31—33 LINDERBAUER, Benno: S. Benedicti Regula Monachorum. 
Metten 1922  

o S. Benedicti Regula Monasteriorum. Bonn 1928 = Florilegium 
patristicum tam veteris quam medii aevi auctores complectens 
XVII 

• MANN, Ulrich: Aufgaben eines geistlichen Ritterordens in unserer Zeit. 
in: Württembergisch-Badensche Genossenschaft des Johanniterordens. 
Rundschreiben Nr. 29, S. 5—14 

• MARTIN, Bruno: Raymond du Puy e la strutturazione religiosa dell’ Or-
dine Gerosolimitano, in: Studi Melitenso XXIX (2021), Seiten 7-72 

• MASCHKE, Erich: Ritterorden, geistliche = Artikel in: Religion in Ge-
schichte und Gegenwart V, Sp. 1121—1124 

• MAYER, Hans Eberhard: Geschichte der Kreuzzüge. Stuttgart 51980 
• MOROSO, Nicolas: Die Verehrung der heiligen Jungfrau, Schutzpatro-

nin des Johanniter-Ordens, durch die Malteser-Ritter. Sigmaringen 
1956 = Übersetzung von: La Dévotion des Chevaliers de Malte envers 
la Sainte Vierge, Protectrice de l'Ordre de Saint Jean-Baptiste sous 
l'Invocation de Nôtre-Dame de Philerme 

• NIETHAMMER, Magister F. J. : Geschichte des Malteserordens nach 
Vertôt. von M. N. (Magister F.J. Niethammer) bearbeitet und mit einer 
Vorrede versehen von Schiller. Jena 1792 

• ORTENBURG, Heinrich von: Der Ritterorden des heiligen Johannes von Je-
rusalem. In seiner Verfassung und Geschichte dargestellt. Regensburg 
1866 

• PALMA,L.M. de:La Pie postulatio voluntatis di Pasquale II in favore dell’ 
Ospedale di san Giovanni di Gerusalemme (1113). In: Lateranum 
2013|LXXIX | 2, Seite 469-483 

• PACIAUDIUS, Paullus M. : De cultu S. Johannis Baptistae Antiquitates 
Christianae. Rom 1755 

• PAOLI, Paulo Antonio: Dell' origine ed istituto del sacro militar Ordine di S. 
Giovambattista Gerosolimitano detto poi di Rodi, oggi di Malta. Rom 1781 

• PERLBACH, Max: Die Statuten des Deutschen Ordens nach den âltesten 
Handschriften. Halle a. S. 1890. Nachdruck Hildesheim/New York 1975 

• PERNOUD, Régine (Hrsg.): Die Kreuzzüge in Augenzeugenberichten. Ber-
lin/Darmstadt/Wien 1965 = Übersetzung von: Les croisades 

• PLETTENBERG, Max Graf von: Chronik des souverânen Malteser-Ritter-
ordens und Malteser-Hilfsdienstes e. V. . in: Malteser-Hilfsdienst e.V. 
Katastrophenschutz heute Dokumentation zum Diôzesantag der 
Diôzese Münster, 29. September 1974. S. 33—46 

• PROKOPOI/VSKI, Rudolf: Ordre Souverain et Militaire Jérosolymitain de 
Malte. Vatikan 1950 

• PRUTZ, Hans:  
o Der Anteil der geistlichen Ritterorden an dem geistigen Leben ihrer 

Zeit. München 1908 
o Die geistlichen Ritterorden. Ihre Stellung zur kirchlichen, politi-

schen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung des Mit-
telalters. Berlin 1908. Nachdruck Berlin 1977  

o Geschichte des Mittelalters II. Berlin 20. J. 
• RAMMELSBERG, J. W.: Beschreibung aller geistlichen und weltlichen Rit-

terorden in Europa. 10 Bde. Berlin 1744 
• RECUEIL des historiens des Croisades. Historiens Occidentaux. Paris 

1844—1906 



221 
 

• REES, William: A History of the Order of St. John of Jerusalem in Wales 
and on the Welsh Border including an Account of the Templars. Cardiff 
(1887, 21947). Neudruck New York 1978 

• RILEY-SMITH, Jonathan: The Knights of St. John in Jerusalem and Cyprus 
c. 1050—1310. London 1967 = A History of the Order of the Hospital of 
St. John of Jerusalem I 

• RÖDEL, Walter Gerd: Das Großpriorat Deutschland des Johanniterordens 
im Übergang vom Mittelalter zur Reformation an Hand der Generalvisitati-
onsberichte von 1494/95 und 1540/41. Köln 1974 

• SCHLUMBERGER, G.:  
o Numismatique de l'Orient Latin. Graz 1954 
o Sigillographie de l'Orient Latin. Paris 1943 

• SCHNÜRER, Gustav:  
o Die ursprüngliche Templerregel. Kritisch untersucht und herausge-

geben. Freiburg im Breisgau 1903 = Studien und Darstellungen aus 
dem Gebiete der Geschichte III, Heft 1 und 2 

o Zur ersten Organisation der Templer. in: Historisches Jahrbuch 
XXXII (1911) s. 298—316, 511—546 

• SCHRÖDER, Paul: Die Augustinerchorherrnregel. Entstehung, kritischer 
Text und Einführung in die Regel. in: Archiv für Urkundenforschung IX 
(1926) S. 271—306 

• SCHUMACHER, Bruno: Die Idee der geistlichen Ritterorden im Mittelalter. 
in: Altpreußische Forschungen 2 (1924) S. 5—24 

• SCHWETZ, Florian: Der Souveräne Malteser-Ritter-Orden. Wien ²2023 
• TOFFOLO, Julia: Image of a Knight. Portrait Prints and Drawings of the 

Knights of St. John in the Museum of the Order of St. John. London 1988 
• TRUSZCZYNSKI, Georg von und HEEREMAN, Johannes: MHD-Mitteilungen. 

Offizielles Organ des deutschen Malteser-Hilfsdienstes.  
Köln/Rodenkirchen 1953 ff. 

• UHLHORN, Gerhard:  
o Die Anfänge des Johanniterordens. in: Zeitschrift für Kirchenge-

schichte VI (1884) S. 46—59  
o Die christliche Liebestätigkeit. 3 Bde. Stuttgart 1884—1890 

• VERTOT, L' Abbe de: 
o Abregé de l' Histoire des Chevaliers de Malte d' aprés l'Abbé de Ver-

tôt. Tours 41845 = Bibliothéque de la Jeunesse Chretienne = Kurz-
fassung von:  

o Histoire des Chevaliers Hospitaliers de S. Jean de Jérusalem, appe-
léz depuis les Chevaliers de Rhodes, et aujourd'hui les Chevaliers 
de Malte. 4 Bde. Paris 1726. Lyon 161726. (Deutsche Übersetzung 
siehe Niethammer!) 

o The History of the Knights of Malta. Facsimile Edition. London 1983 
• VOLBORTH: Der vergessene, erste Schutzheilige des Ordens St. Johannis 

vom Spital zu Jerusalem. in: Württembergisch-Badensche Genossenschaft 
des Johanniterordens. Rundschreiben Nr. 27 (1962) S. 50 f. 

• VORAGINE, Jacobus de:  
o Die Legenda aurea. Aus dem Lateinischen übersetzt von Richard 

Benz. (Ost-)Berlin 1963. S. 160—168 WAAS, Adolf: Geschichte 
der Kreuzzüge. 2 Bde. Freiburg 1956  

o Johanniter-Orden = Artikel in: Lexikon für Theologie und Kirche 
V. Sp. 1107—1110 

• VOS, Thérèse de: Codex Rhodensis de La Rochechinard, Trier 1983 



222 
 

• WALDSTEIN-WARTENBERG, Berthold:  
o Beiträge zur mittelalterlichen Liturgie des Johanniterordens. in: 

Annales de l'Ordre Souverain de Malte 30 (1972) S. 38—52  
o Donaten — Confratres — Pfründner. Die Bruderschaften des Or-

dens. in: Annales de l'Ordre Souverain de Malte 31 (1973) S. 9—
19  

o Rechtsgeschichte des Malteserordens. Wien 1969 
o Die Vasallen Christi. Kulturgeschichte des Johanniterordens im 

Mittelalter. Wien 1988 
• WEBER, C. Jul.: Das Ritterwesen und die Templer, Johanniter und Maria-

ner oder Deutsch-Ordens-Ritter insbesondere. 3 Bde. Stuttgart 1882 
• WERNHER, A.: Die Armen- und Krankenpflege der geistlichen Ritterorden 

in früherer Zeit. Berlin 1874 
• WIENAND, Adam: Der Johanniter-Orden. Der Malteser-Orden. Der rit-

terliche Orden des hl. Johannes vom Spital zu Jerusalem. Seine Aufga-
ben, seine Geschichte. Köln 21977 (Meine Seitenangaben und Zitate be-
ziehen sich auf diese Auflage. 1988 ist allerdings eine dritte überarbei-
tete Auflage erschienen.) 

• WILHELM VON ST. STEPHAN: Comment la sainte maison de l'Hospital de 
S. Johan de Jérusalem commenqa. 

• WINTER, Johanna Maria van: Rittertum. Ideal und Wirklichkeit. München 
1979 = Übersetzung von: Riddershap, ideaal en werkelijkheid 

• WINTERFELD, A. v.: Geschichte des Ritterlichen Ordens St. Johannis 
vom Spital zu Jerusalem. Mit besonderer Berücksichtigung der Ballei 
Brandenburg oder des Herrenmeistertums Sonnenburg. Berlin 1859 

• WOLFHART, Heinz: Die Welt der Ritterorden. Wien 1978 
• ZUMKELLER, Adolar: Augustinusregel. in: TRE IV (1979) S. 745—748 
• ZWEHL, Hans Karl von:  

o Nachrichten über die Armen- und Kranken-Fürsorge des Ordens 
vom Hospital des hl. Johannes von Jerusalem oder Souveränen 
Malteser Ritterordens. Rom 1911  

o Über die Caritas im Johanniter-Malteser-Orden seit seiner Grün-
dung. Essen 1928 

  



223 
 

b. unveröffentlichte Manu- und Typoskripte 

• BALLESTREM, Carl Wolfgang Graf von:  
• Die Spiritualität des Malteserordens. in: Referate zur Information 

über den Malteser-Orden. Hohenschwangau 1982  
• Die Werke der Malteser heute, im Lichte ihrer Gründer. Vortrag 

am 4. April 1977  
• Kommentar für das Projekt der Regel des Souveränen Malteser 

Ritterordens betreffend die Regel für die Oboedienzritter. Rom 
1959 

• BARZ, W. D.:  
• Die »Capitula Rodi« in ihrer heute überlieferten Fassung — Eine 

Übersetzung mit Vorbemerkungen. o.O. 1978/79 HIMMELS, 
Heinz: Der Malteserorden. o.O.u.J. 

• Der Souveräne Malteser-Ritterorden. (Köln 1979JOANNIS WIZBUR-
GENIS Presbyteri: Descriptio Terrae Sanctae, ex. , cod. man. mo-
nasterii Tegernseensis C. XI. Pez Thesaur. anecdot. 

• LAGLEDER, Clemens:  
• Das Neue in der geistlichen Tradition des Johanniterordens. Eine 

Untersuchung und Darstellung der geistlichen Grundlagen des Jo-
hanniterordens, ihrer Tradition und eigenständigen Elemente. Re-
gensburg 1980  

• Der Dienst unter dem Malteserkreuz. Vortrag am 28. April 1979 in 
Amberg 

• LAGLEDER, Gerhard Tonque: Die Ordensregel der Johanniter/Malteser. St. 
Ottilien 21994 

• MOJANA DI COLOGNA, Fra Angelo de: Unsere Herren Kranken. Ansprache 
des Fürsten und Großmeisters zur Eröffnung der Internationalen Tagung 
des Malteserordens. Rom 1972 

• TRUSZCZYNSKI, Georg von: Malteser-Ritterorden — 
Malteser-Hilfsdienst. 900 Jahre Dienst am Nächsten 
in aller Welt. (Köln 1976) 

c. Schallplatte 

• ROTTER, Erich: Im Zeichen des Malteser Kreuzes. Ritter der Liebe — Die-
ner des Nächsten. Frankfurt am Main o. J. 

 

 

  



224 
 

Anhang 

 

336 

Die Heiligen und Seligen des Ordens des Heiligen Johannes  
in der Zeit bis 1187 

Das offizielle Verfahren zur Heiligsprechung, wie wir es heute kennen, entwickelte sich in 
der katholischen Kirche ab dem 10. Jahrhundert.  
Die wichtigsten Etappen im Überblick: 
• Erste päpstliche Heiligsprechung: Die historisch erste dokumentierte Kanonisa-

tion durch einen Papst fand am 31. Januar 993 statt. Papst Johannes XV. sprach 
dabei den Bischof Ulrich von Augsburg offiziell heilig. 

• Monopolisierung durch den Papst: Zuvor war die Heiligenverehrung meist lokal 
durch Volksfrömmigkeit oder Bischöfe entstanden. Ab dem 12. Jahrhundert (unter 
Papst Alexander III.) wurde festgelegt, dass allein der Papst das Recht zur Heilig-
sprechung hat. 

• Einführung der Seligsprechung: Die Unterscheidung zwischen Selig- und Heilig-
sprechung verfestigte sich später, insbesondere im 16. Jahrhundert. Die Seligspre-
chung gilt dabei als Vorstufe zur Heiligsprechung und erlaubt eine regionale Vereh-
rung, während die Heiligsprechung die weltweite Verehrung anordnet.337  

Bis 1187 wurden dem Orden des Heiligen Johannes zwei Selige und zwei Heilige 
geschenkt: 

 
336 Bild: Ausschnitt aus einem Stich in der Malteser Kommennde Ehreshoven 
337 Quelle: Google KI 



225 
 

 
Der Selige Gerhard 

- 1113 
 

Der Selige Raimund 
- 1160 

 
Der Hl. Gerlach 

1100 - 1176 

 
Der Hl. Nikasius 

- 1187 
 
Das Leben und Wirken des Seligen Gerhard in diesem Werk schon ausführlich 
beschrieben.  

Dasselbe trifft auf den Seligen Raimund zu. Er wird vor allem innerhalb der Tra-
dition und Liturgie des Ordens als Seliger verehrt. Hier wird er konkret so be-
zeichnet: 

• In der Ordensregel: Er gilt als derjenige, der die Regel des seligen Raimund 
du Puy kodifizierte, welche das Fundament des Ordenslebens bildet. 

• Historische Quellen: Bereits Zeitgenossen und frühe Chronisten (wie der 
Historiker Vertôt) berichteten, dass die Christen im Osten ihn aufgrund seiner 
Tugenden bereits vor einer formellen Heiligsprechung als Seligen verehrten – 
ein Titel, der ihm durch die „Nachwelt bestätigt“ wurde.338 
Deshalb möchte ich hier noch die beiden Heiligen des Ordens in seiner Grün-
derzeit vorstellen:  

 
338 Quelle: Google KI 

https://www.etsy.com/de/listing/890528006/regel-des-seligen-raymond-du-puy
https://www.etsy.com/de/listing/890528006/regel-des-seligen-raymond-du-puy


226 
 

Ob der erste davon, der Heilige Gerlach, Mitglied des Ordens des Heiligen Jo-
hannes wurde, als er ab 1151 sieben Jahre lang als Büßer im Hospital von Je-
rusalem Dienst leistete, ist weder historisch belegt noch ausgeschlossen. 

St. Gerlach von Valkenburg / Houthem 

 

Wikipedia (https://de.wikipedia.org/wiki/Gerlach_von_Houthem) schreibt: 

„Gerlach von Houthem (Namensvarianten: Gerlachus, Gerlac, Gerlach von Val-
kenburg, und andere; * um 1100 in Valkenburg aan de Geul; † zwischen 1164 
und 1177 in Houthem bei Valkenburg aan de Geul) war ein Ritter und nachfol-
gend Eremit aus dem Herzogtum Limburg. Er wurde später heiliggesprochen und 
wird besonders im Raum Maastricht und Aachen in vielfältiger Weise verehrt. 
Sein katholischer Gedenktag ist der 5. Januar. 

Leben und Wirken 

Gerlach war von adeliger Herkunft und nahm als Ritter an verschiedenen Kamp-
feinsätzen, aber auch an Ritterturnieren teil. Bei einem dieser auswärtigen Tur-
niere wurde ihm mitgeteilt, dass zu Hause seine Frau gestorben sei. Gerlach 
zeigte sich zutiefst betrübt darüber, dass er in ihren letzten Tagen nicht anwe-
send gewesen war, und bereute sein leichtfertiges Leben. Er pilgerte daraufhin 
nach Rom und bat den Papst um eine angemessene Buße. Dieser riet ihm, zu-
nächst sieben Jahre lang nach Jerusalem zu pilgern und dauerhaft ein christlich 
asketisches Leben zu führen. 

Gerlach verschenkte daraufhin alle Besitztümer und Luxusgüter und begab sich 
auf die auferlegte Pilgerreise nach Jerusalem. Dort arbeitete er in einem 
Krankenhaus der Johanniter und als einfacher Hirte auf dem Feld.“ 

 

Es muss ungefähr im Jahr 1151 gewesen sein, als Papst Eugen III. ihm  
eine Buße von sieben Jahren Knechtschaft in Jerusalem auferlegte.

    

https://de.wikipedia.org/wiki/Gerlach_von_Houthem
https://de.wikipedia.org/wiki/Valkenburg_aan_de_Geul
https://de.wikipedia.org/wiki/Ritter
https://de.wikipedia.org/wiki/Eremit
https://de.wikipedia.org/wiki/Herzogtum_Limburg
https://de.wikipedia.org/wiki/Heiligsprechung
https://de.wikipedia.org/wiki/Maastricht
https://de.wikipedia.org/wiki/Aachen
https://de.wikipedia.org/wiki/Turnier
https://de.wikipedia.org/wiki/Jerusalem
https://de.wikipedia.org/wiki/Souver%C3%A4ner_Malteserorden


227 
 

In Jerusalem angekommen, geht er ins Hospital,  
wo Arme und Kranke versorgt werden. 

Es könnte das Hospital des Ordens des Hl. Johannes gewesen sein. 
Die Brüder wollen ihm leichte Aufgaben übertragen, doch er lehnt ab. 
Er wünscht sich demütige, harte Arbeit und wird viel beredet, nachdem er sich 
um das Vieh des Hospitals gekümmert hat. 

Wikipedia schreibt weiter:  
„Anschließend ließ sich Gerlach in dem kleinen Weiler Houthem bei Valkenburg 
im Göhltal als Einsiedler nieder. 

       
Dort richtete er seine Behausung in einem hohlen Baum ein …“ 

 
… Er gab den Armen Essen … 

Gerlach starb an einem 5. Januar  
und je nach Literaturauslegung zwischen 1164 und 1177” 

Sein Gedenktag wird am 5. Januar gefeiert. 

https://de.wikipedia.org/wiki/G%C3%B6hl_(Fluss)


228 
 

 
Grabkammer in der St. Gerlach-Kirche 

 
Reliquienbüste in der St-Gerlach-Kirche 

 

  

https://translate.google.com/website?sl=en&tl=de&hl=en-US&client=webapp&u=http://www.rnw.nl/special/nl/bedevaart/html/houthem.html


229 
 

Der Hl. Nikasius 
Märtyrer des Malteserordens 

Gedenktag: 1. Juli 

Nicasius, ein Spross der Familie Kameti (später be-
kannt als de Burgo), wurde im Jahr 1135 in Sizilien 
geboren. Er wurde Ritter des Johanniterordens, 
kämpfte als einer der Verteidiger bei der Belagerung 
von Akkon in Palästina und wurde dort 1187 zusam-
men mit vielen anderen, darunter angeblich auch sein 
Bruder Ferrandino, gefangen genommen und ent-
hauptet. 

Gebet: 

O Gott, der du uns jedes Jahr mit dem Gedenken an deinen Märtyrer, 
den heiligen Nikasius, erfreust, gib, dass durch sein Beispiel und seine 
Fürsprache alle Mitglieder unseres Ordens im Glauben stetig wachsen 
und dir von ganzem Herzen treu bleiben. 

Durch unseren Herrn Jesus Christus, deinen Sohn, der mit dir in der Ein-
heit des Heiligen Geistes lebt und herrscht, ein Gott, von Ewigkeit zu 
Ewigkeit.  

(Ins Deutsche übersetzt aus „The Missal of the Sovereign Military Order of 
Malta“, San Francisco, California 2016) 

 

Vom heiligen Nikasius, einem Märtyrerritter, ist nur bekannt, dass er kurz nach 
dem seligen Gerland 
lebte. Sein Bild, das 
in mehreren Kirchen 
gemalt wurde (in der 
Kirche des heiligen 
Dominikus von Pa-
lermo, der heiligen 
Katharina dell'Olivella 
– unweit des Altars 
der Madonna von Itria 
– Heilige Maria der 
Wunder in Palermo 
sowie in der Kirche 
des heiligen Johannes 
des Enthaupteten in 
Valletta, Malta), zeigt, 
dass es sich nicht um 
einen Mythos, son-
dern um einen Märty-
rer unseres Ordens 
handelt. 

 
Ölgemälde des Heiligen Nikasius 

im Großmagisterium des Malteserordens in Rom 



230 
 

Unter dem Bildnis der Heiligen Nikasius, das auf eine Säule des Heiligen Domini-
kus von Palermo gemalt ist, ist diese Inschrift zu lesen, die von einem Volksglau-
ben zeugt: 

„S. Nicasius Märtyrer und Miles Domini nostri Jesu  

Christi, multas in collo habuit 
glandulas et imperavit a Domino 
nostro nostro Jesu Christo ut 
quicumque nomen suum supra 
se portaverit, glandulae ei 
nocere non poterint. Amen“. 

Unser Ritter litt also entweder 
an Skrofulose oder an Skrofu-
lose als Folge seiner Folterun-
gen. Von seinem himmlischen 
Platz aus wird er uns vor Skro-
fulose schützen, unter einer ein-
fachen Bedingung: Wenn unsere 
„Drüsen“ uns oder unseren Kin-
dern Sorgen bereiten, schreiben 
wir vertrauensvoll den Namen 
der Heiligen Nikasius auf und 
tragen ihn an uns oder in die 
Kleidung des Patienten. Der hei-
lige Märtyrer wird die Krankheit, 
die er kannte, tatsächlich heilen 
können. 

Und wenn unsere Neugier uns 
dazu treibt, mehr über sein Le-
ben zu erfahren, werde ich 
Ihnen gemeinsam mit Frà Bosio 
sagen, dass Sie so handeln sol-
len, dass „wir würdig sind, zu 
erfahren, was er getan hat … im 
Himmel“. 

(Aus: Ducaud-Bourget, Msgr. 
François: Das geistige Erbe des Souveränen Malteserordens, Vatikan 1958) 

 

Die Geschichte war geizig, was das Leben und Martyrium des Heiligen Nikasius 
angeht, doch durch die Aussagen von Verwandten des Heiligen selbst und weil in 
den Archiven noch immer Originaldokumente aus der Zeit und dem Zeitalter 
existieren, in dem der Heilige Nikasius lebte, die der Geschichte, der wir folgen 
werden, Authentizität verleihen, ist es möglich, einige wesentliche Momente sei-
nes Lebens nachzuzeichnen.  

Der heilige Nikasius wurde zwischen 1130 und 1140 geboren und starb 1187 als 
Märtyrer. Er war sizilianischer Herkunft, wahrscheinlich aus Palermo, väterlicher-
seits Nachkomme der Sarazenen und mütterlicherseits der Normannen. Der Sa-
razene Hammud (auch Kamut, Kamet oder Achmet genannt), Emir von Girgenti 

 
St. Nicasius Märtyrer:  
Öl auf Leinwand, 210 x 159 cm, von Mattia 
Preti,  
Oratorium der Dekollation, St. John’s Co-
Cathedral, Valletta/Malta 
(Dieses Bild wird fälschlich oft dem Seligen 
Adrian Fortesque zugeschrieben ) 



231 
 

(Agrigento) und Castrogiovanni (Enna), ließ sich nach der Eroberung Girgentis 
durch Graf Roger d'Hauteville im Jahr 1086 in Castrogiovanni festsetzen, leistete 
dort lange Zeit Widerstand und verhandelte schließlich über die Bedingungen 
seiner Kapitulation. Im Jahr 1088 konvertierte er mit seiner ganzen Familie zum 
Christentum, wurde in Sciacca vom Bischof von Girgenti, Gerland, getauft und 
hatte denselben Grafen Roger als Paten, von dem er auch seinen Vornamen Ro-
ger Camuto annahm. 

Am 4. Juli 1088 schenkte ihm Graf 
Roger die Burg und das Land von 
Burgio im Val di Mazzara. Auf-
grund dieser Belehnung verlieh er 
seinen Nachkommen den Familien-
namen „Burgio“. Der Sohn von Ro-
ger Camuto, Robert von Burgio, 
heiratete Aldegonda, eine adlige 
Verwandte der Hauteville. Robert 
und Aldegonda bekamen vier Kin-
der: Roger, dem Gräfin Julia am 
14. Oktober 1144 die Burg von 
Sciacca schenkte; Wilhelm, der 
1166 als Oberpriester der Großen 
des Reiches der Krönung von Kö-
nig Wilhelm II. beiwohnte; Fer-
randino und Nicasius, die als Mit-
glieder des Hospitalordens der Jo-
hanniter von Jerusalem, dem heu-
tigen Malteserorden, ein religiöses 
Leben führten. 

Die beiden Brüder Ferrandino und 
Nicasius legten als Laienbrüder die 
drei Ordensgelübde der Armut, 
Keuschheit und des Gehorsams 

sowie ein viertes Gelübde ab, „in den Waffen zu bleiben“, um die Armen zu 
schützen und zu trösten, den Pilgern und Kranken beizustehen und das christli-
che Gebiet des Heiligen Landes zu verteidigen. Sie folgten voll und ganz dem 
Geist des Ordens, dessen inspirierende Prinzipien die Verteidigung des Glaubens, 
die Hilfe für Pilger und Kranke und das Versprechen der Solidarität für Gerechtig-
keit und Frieden waren, auf der Grundlage der Lehren der evangelischen Lehre 
in enger Gemeinschaft mit dem Heiligen Stuhl, durch aktive und dynamische 
Nächstenliebe, unterstützt durch das Gebet. 

Sie folgten dem Ruf des großen Meisters von Jerusalem, Roger Des Moulins, der 
als König den christlichen Fürsten bei der Befreiung des Heiligen Landes half. 
1185 schifften sie sich in Trapani ein, folgten Roger Des Moulins, der aus Jerusa-
lem zurückgekehrt war, eskortiert von zwei Schiffen König Wilhelms II., und bra-
chen in Richtung Heiliges Land auf, wo sie, ganz im Sinne des Ordens, im Hospi-
tal des Heiligen Johannes von Jerusalem den Kranken und Pilgern dienten. 

1187 fiel Sultan Saladin, dessen Reich sich von der libyschen Wüste bis zum 
Tigristal erstreckte und das Land der Kreuzfahrer von drei Seiten umschloss, am 
30. Juni in das Reich Jerusalems ein. Nachdem die Christen die Burg Tiberias 



232 
 

erbittert verteidigt hatten, flohen sie dezimiert und erschöpft auf einen Hügel na-
mens Hattin-Hörner, wo sie am 4. Juli endgültig besiegt, gefangen genommen 
und den Henkern übergeben wurden. In dieser Schlacht, die mit der Kapitulation 
Tiberias und Tolemaids endete, wurden Roger Des Moulins und ein Großteil der 
Mitglieder des Hospitalordens getötet. Der heilige Nikasius, ein Hauptmann in 
der Armee von Roger des Moulins, geriet in der Schlacht von Hattin in Gefangen-
schaft und wurde in Anwesenheit Saladins enthauptet, weil er sich weigerte, zum 
muslimischen Glauben zu konvertieren. 

Als der Erzbischof von Tyrus, Josias, im Sommer 1187 nach Palermo reiste und 
König Wilhelm II. die Nachricht vom Tod der Brüder Ferrandino und Nikasius 
überbrachte, zerriss dieser seine luxuriösen Seidenkleider, legte ein Kniekissen 
an und sühnte vier Tage lang. 

Nikasius wurde schon bald nach 
seinem Tod als Märtyrer verehrt, 
was beweist, dass er als Christ 
zur Verteidigung Christi und des 
Glaubens starb. Der heilige Ni-
kasius war ein Kreuzritter, der 
seinen Glauben durch das Mar-
tyrium bezeugte und ein Bei-
spiel dafür gab, wie man im 
Geiste der Seligpreisungen der 
Engel lebt. Er schwor, diese Se-
ligpreisungen zu verwirklichen, 
indem er sich mit der Tracht der 
Ritter von Jerusalem (dem acht-
eckigen weißen Kreuz, Zeichen 
der acht Seligpreisungen) klei-
dete, soweit er dazu in der Lage 
war, die Bequemlichkeit seines 
Zuhauses zu verlassen, im Na-
men des Herrn arm zu werden, 
die Strapazen einer langen 
Reise ins Heilige Land auf sich 
zu nehmen, Christus in den 
Kranken und in den Reisenden 
mit der Güte dessen zu dienen, 
der, hungrig und durstig nach 
Gerechtigkeit, den Christen er-
neut die Freude schenken 

wollte, die heiligen Stätten zu verehren, an denen der Erlöser gelebt hatte. Und 
all dies als Frucht der Güte gegenüber seinen Mitmenschen, das heißt seiner 
Liebe, die ihm in der Verfolgung Kraft gab, um Frieden dorthin zu bringen, wo er 
den Christen vorenthalten blieb. 

 

Kaiser Friedrich II. übergab am 24. August 1232 im Rahmen einer Investitur die 
Ländereien von Caltagirone an Wilhelm von Burgio und machte ihn zum Vizekö-
nig des Val di Noto. Unter anderem erwähnt er die Brüder Ferrandino und Ni-
casius aus der Familie Burgio: „…in sueprdicto Hosptale crucesignati…qui in 

 
[Heiliger Nicasius, Leinwand, Collegio, Malta] 



233 
 

humanae et Divinae Mjestatis servitium 
sanguinem effunderunt…“ (…im oben 
genannten Hospital, gekennzeichnet 
durch das Zeichen des Kreuzes… dass 
bei dem Gottesdienst die göttliche und 
menschliche Majestät ihr Blut vergos-
sen…) 

Es scheint, dass die Verehrung des Mär-
tyrers Nicasius in Caccamo begann, 
doch existierte bereits 1305 in der Mut-
terkirche St. Peter in Trapani ein ihm 
geweihter Altar. Der Priester Vincent 
Venuti schreibt in seinem 1762 erschie-
nenen „Discorso storico-critico“ über 
den Heiligen Nikasius Märtyrer: „…auf-
grund der Besitztümer, die die Familie 
Burgio in der Nähe von Caccamo besaß. 
Oder aufgrund der Verehrung, die die 
Familie Cabrera dem Heiligen Nikasius 
entgegenbrachte, oder aus beiden 
Gründen, nehme ich an, dass sich nach 
und nach eine Art Kult um unseren Hei-
ligen Nikasius von Jerusalem in Cac-
camo entwickelte …“ Die Burgios waren 
keine Herren von Caccamo, aber Sie 
besaßen ein Casale (ein aristokratisches 
Landhaus) in der Nähe der Stadt na-
mens Minor Caccamo, das sich bis Ter-
mini Imerese, vier Meilen von Caccamo entfernt, erstreckte.  

 
Ikone (Ausschnitt) auf der Malteser 
Kommende in Ehreshoven/Deutsch-

land 



234 
 

Übrigens kann man im Testament von Robert Lo Burgio vom 4. Juli 1230 lesen: 
„… investit ex nunc et pro tempore post ejus mortem Dominum Rubertellum… 
Feuds et Casalis Caccabi minoris, et de omnibus terris a dicto Casale Descenti-
bus in vallonem usque ad beschränkt Hy-meram…“. (...Meister Robert gibt von 
jetzt an und für immer nach seinem Tod ... die Fehden und den Bau von Cac-
camo Minor und das gesamte Land von besagtem Gebäude durch die Schlucht 
bis zur Grenze mit Himera [Termini] ...). Außerdem heiratete Nicolò Lo Burgio, 
ein Nachkomme der Familie Burgio, Leonora Cabrera, die einstige Dame von 
Caccamo. In Sizilien verbreitete sich der Kult des Heiligen Nikasius von Caccamo 
aus, wo er, wie bereits erwähnt, von der Familie Cabrera eingeführt wurde. Diese 
behauptete ihn als Vorfahren und stellte den Märtyrer, um den Ruhm der Familie 
zu verbreiten, als Schutzpatron der Stadt dar und beanspruchte ihn zugleich als 
Beschützer der Familie. In Caccamo erreichte er seinen Höhepunkt durch das 
Wirken des seligen Giovanni Liccio, der seine Verehrung noch eindringlicher 
machte. 

 

Als sich die Verehrung verbreitete, entstanden zahlreiche Gemälde des Heiligen 
in den Straßen und Häusern von Caccamo, wie eine notarielle Urkunde von 1573 
bestätigt, insbesondere in der  

ihm geweihten Kirche, die sich über die ganze Stadt erstreckte, um von dort aus 
alle Einwohner zu beschützen. Daraus lässt sich 
schließen, dass der Heilige Nikasius der älteste Be-
schützer von Caccamo ist. Zahlreiche Wunder wurden 
in Caccamo durch die Fürsprache des Heiligen Nikasius 
vollbracht, darunter die Beendigung der Pest von 1575 
und 1624. Der Heilige Nikasius wurde auch um die 
Heilung einer Halskrankheit gebeten, die als „Struma“ 
oder „Skrofulose“ bezeichnet wird und eine Vergröße-
rung der Drüsen im oberen Halsbereich darstellt. Dies 
trug zur Verbreitung des Kultes in ganz Sizilien bei. 

 

In Caccamo wurde eine Bruderschaft auf seinen Na-
men gegründet und am 5. August 1596 vom Erzbi-
schof von Palermo, Diego De Haedo, genehmigt, was 
der Verehrung, die die Einwohner von Caccamo dem 
heiligen Nicasius entgegenbrachten, große Stärke ver-
lieh und ihnen am 29. August 1604 eine Reliquie des 
Heiligen schenkte, die er unter einem Stein des 
Hauptaltars der Kathedrale von Palermo gefunden und 
dort einige Jahre nach seinem Tod deponiert hatte von 
William Burgio, der in seinem Testament vom 4. Au-
gust 1347 schrieb: „… und der heilige Franziskus 
sagte, er sei ein wahrer Heiliger, sein Vater war die 
Reliquie der heiligen Nikolaus meiner Eltern in der Kir-
che von Palermu, die Reliquien waren die Reliquien, 
die Robertu von Burgiu einer diktierten Miliz gegeben 
hatte.“ Vestul, di cui fu Duci, e Capitanu lu dittu Santu 

Nicasiu, quannu cummattia pri la Fidi di Cristu, comu militi di li Spitali di Gerusa-
lemmi…“ (…und mehr möchte ich, dass mein Sohn Franziskus die Schenkung, die 

 
St. Nikasius von Muß-

bach, heute in der 
Domschatzkammer 

Speyer 



235 
 

ich von der Reliquie des heiligen Nicasius, meines Verwandten, an die Kirche von 
Palermo gemacht habe, gutmachen wird. Diese Reliquie wurde Robert von Burgio 
von einem Soldaten namens Vestul geschenkt, von dem der heilige St. Nicasius 
war Kapitän und Hauptmann, als er als Soldat der Krankenhäuser von Jerusalem 
für den Glauben an Christus kämpfte. 

           

Kardinal Giannettino Doria ordnete an, dass der 17. Oktober 1609, der Jahrestag 
des Heiligen Nikasius, ein gesetzlich vorgeschriebener Feiertag für die Stadt Cac-
camo sei, und „gewährte allen, die die Kirche des Heiligen Nikasius am Vorabend 
und am Festtag des besagten Heiligen bis zum Sonnenuntergang der besagten 
Feierlichkeiten besuchten, hundert Tage Ablass, zusätzlich zu dem vollkommenen 
Ablass, den Seine Heiligkeit der Papst der besagten Kirche gewährte“. 
 
   Am 31. Mai 1625 wählten der Klerus, der Bürgermeister und die Geschwore-
nen von Caccamo mit einem offiziellen Dokument, das vom Notar Pietro Ciuffo 
unterzeichnet wurde, den Heiligen Nikasius, den Märtyrer, zum Schutzpatron der 
Stadt, mit dem ewigen Gelübde, die Feierlichkeiten jährlich am letzten Sonntag 
im August und am darauffolgenden Montag (dem Jahrestag der Übergabe der 
Reliquie) auf Kosten der Gemeinde zu feiern. 
 



236 
 

 Am 4. Oktober 1996 reaktivierte der 
Erzbischof von Palermo, Kardinal Sal-
vatore De Giorgi, mit einem Dekret 
die alte Bruderschaft des Heiligen Ni-
casius. Das im Jahr 2001 von Seiner 
Heiligkeit Johannes Paul II. verkün-
dete Martyrologium Romanum legte 
die liturgischen Feierlichkeiten des 
heiligen Märtyrers Nicasius am 1. Juli 
fest: „Die 1 iulii – Ptolemaide in Pa-
lestina, sancti Nicasii, equitis Ordinis 
Sancti Ioannis Hiresolymitani et mar-
tyris, qui in terrae Sanctae defensione 
a Saracenis captus et decollatus.“ 
est“. (1. Juli, Ptolomaides, in Paläs-
tina, an den heiligen Märtyrer Ni-
casius, Ritter des Ordens des heiligen 
Johannes von Jerusalem, der bei der 
Verteidigung des Heiligen Landes von 
den Sarazenen gefangen genommen 
und enthauptet wurde). In Caccamo 
wird jedes Jahr neben den liturgi-
schen Feierlichkeiten am 1. Juli am 
letzten Sonntag im August und am 
darauffolgenden Montag die Überfüh-
rung der Reliquie des heiligen Märty-

rers Nikasius gefeiert. 

Zitiert von http://ilsiciliano.net/page35_st_nicasius.php   

 

 

 

http://ilsiciliano.net/page35_st_nicasius.php

	Vorworte
	Vorwort zur  Neufassung  (2026)
	Vorwort zur digitalen Edition
	Vorwort zur Originalfassung als Typoskript

	Einleitung: Das Erbe des Ordens des Heiligen Johannes
	TEIL I Historische Grundlagen3F
	1. Die Rahmenbedingungen
	2. Historische Entwicklungen und legendäre Ursprünge
	Exkurs: Santa Maria Latina

	3. Der Selige Gerhard  Gründer des Ordens
	Exkurs: Balduin I. (1100–1118):
	Exkurs: Balduin II. (1118–1131)
	Exkurs: Balduin III. (1143–1162)
	Exkurs: Grabstätte und Reliquien des Seligen Gerhard

	4. Der Selige Raimund du Puy Autor der Ordensregel
	5. Die weitere Entwicklung  des Ordens des Hl. Johannes  in Jerusalem
	a. Großmeister Frà Auger de Balben  (1160 – 1162)
	b. Großmeister Frà Arnaud de Comps (1162 – 1163)
	c. Großmeister Frà Gilbert d'Assaily (1163 – 1170)
	d. Großmeister Frà Gaston de Murols (1170 – 1172)
	e. Großmeister Frà Jobert von Syrien (1173 – 1177)
	f. Großmeister Frà Roger de Moulins (1177 – 1187)

	6. Die Wiederbelebung der Hospitalität im Heiligen Land
	a. Das Hospital der Heiligen Familie in Betlehem137F
	b. Die St. John Augenklinik in Jerusalem139F
	c. Das Johanniter Ordens-Hospiz in Jerusalem


	Teil II  Die Spiritualität des Ordens des Hl. Johannes
	1. Quellen: Die Ordensregel und die Statuten
	2. Geistliche Fundamente und Spiritualität in der Ordensregel
	a. Das Gottesbild
	b. Die Liturgie
	c. Die Sakramente
	d. Das Menschenbild
	e. Die Askese
	f. Die Heiligenverehrung
	g. Die Hospitalität als Kernaufgabe des Ordens
	„Die Vasallen Christi“ (CML 4620):

	B. Quellen des geistlichen Traditionsgutes
	C. Das Neue in der geistlichen Tradition
	1. Das Keuschheitsgelübde
	2. „Arme Christi297F “ / „pauperes Christi“
	3. Die Hospitalität
	4. Die Entstehung der Regel des Ordens des Heiligen Johannes

	D. Der Einfluss des Ordens
	Der Hospitalorden des Heiligen Erlösers von Teruel
	Der Deutsche Orden der Heiligen Maria in Jerusalem
	Der Hospitalorden vom Heiligen Geist
	Der Orden der Brückenbauer vom Heiligen Jakob
	Der Orden der Trinitarier
	Französische Hospitäler
	Der Orden der Ritter des Kreuzes mit dem Roten Stern

	FAZIT UND VISION

	TEIL III  Die Regel des Ordens des Hl. Johannes
	DIE ORDENSREGEL DES SELIGEN RAIMUND DU PUY
	STATUTEN VON FRÀ JOBERT 1172-7
	A. DAS GENERALKAPITEL VON 1176
	„Brotverordnung“
	B. DAS GENERALKAPITEL VON 1177
	„Kirchenverordnung“

	STATUTEN VON FRÀ ROGER DE MOULINS 1177-87
	Das Generalkapitel von 1181
	„Hospitalordnung“ vom 14. März (1182 oder) 1181 Erster Teil
	„Hospitalordnung“  vom 14. März (1182 oder) 1181 Zweiter Teil

	Epilog
	Nachwort
	Bibliographie


	Anhang
	Die Heiligen und Seligen des Ordens des Heiligen Johannes  in der Zeit bis 1187
	St. Gerlach von Valkenburg / Houthem
	Der Hl. Nikasius



